SANGGAM: Jurnal Ilmu Sastra ISSN

Vol. 1, No. 1, Juli 2024, hlm. 65-77

MYTHOMANIA DALAM CERITA RAKYAT DESA TELAYAP,
PELALAWAN, RIAU

MYTHOMANIA IN FOLKTALES OF TELAYAP VILLAGE,
PELALAWAN, RIAU

Noni Andriyani®'*, Fatmawati Fatmawati®, Rika Ningsih¢, Rhani Febriad
abcdyniversitas Islam Riau
Jalan Kaharuddin Nasution 113, Pekanbaru, Indonesia
Email: *noniandriyani@edu.uir.ac.id

Abstract

Folktales, as part of oral literature, embody local wisdom within community groups.
However, in the folktale of Telayap Village, Pelalawan, Riau, the main characters exhibit
negative traits, particularly a penchant for lying, which contradicts the expected local
wisdom. This aspect makes the research intriguing to discuss when applying Lacanian
psychoanalytic theory. The study employs qualitative descriptive research methods,
combining techniques such as observation, in-depth interviews, and library research. The
findings reveal that many main characters in the folktales of Telayap Village exhibit
mythomania and xenophobia, stemming from unresolved familial tensions and the
influence of imagined subjects.

Keywords: mythomania, xenophobia, folktale, oral literature, Desa Telayap

Abstrak

Cerita rakyat sebagai bagian dari sastra lisan merupakan bentuk kearifan lokal sebuah kelompok
masyarakat. Akan tetapi, pada cerita rakyat Desa Telayap, Pelalawan, Riau terdapat tokoh-tokoh
utama yang memiliki karakter negatif yakni gemar berbohong dan karakter ini tentu kontradiktif
dengan kearifan lokal yang seharusnya menjadi muatan utama dalam cerita rakyat. Hal inilah yang
membuat penelitian ini menarik untuk dibahas dengan menerapkan teori psikoanalisis Lacan.
Penelitian ini merupakan penelitian deskriptif kualitatif dengan memadukan teknik observasi dan
wawancara mendalam serta kepustakaan sekaligus. Teknik observasi dan wawancara mendalam
digunakan untuk mendapatkan data cerita rakyat di Desa Telayap dan teknik kepustakaan
digunakan untuk menganalisis cerita rakyat dengan teori psikoanalisis. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa sebagian besar tokoh utama dalam cerita rakyat Desa Telayap merupakan
mythomania dan xenophobia yang disebabkan oleh subjek imajiner yang kehilangan keutuhan pada
lingkungan keluarga.

Keywords: mythomania, xenophobia, cerita rakyat, sastra lisan, Desa Telayap

PENDAHULUAN

Cerita rakyat merupakan bagian dari kebudayaan. Di masa lampau, cerita rakyat
dianggap sebagai sarana hiburan dan pada sebagian orang digunakan sebagai sarana
edukasi. Cerita rakyat dianggap sebagai manifestasi pola pikir masyarakatnya sehingga

d  http://

65



66 SANGGAM: Jurnal llmu Sastra ISSN

Vol. 1, No. 1, Juli 2024, hlm. 65-77
I

pada beberapa kondisi akhirnya dapat dijadikan acuan untuk mengenali ciri sebuah
kelompok masyarakat.

Sebagai bagian dari kebudayaan, cerita rakyat dianggap memiliki kearifan lokal.
Kearifan lokal ini merujuk kepada kebijaksanaan masyarakat zaman dahulu di sebuah
daerah dalam menghadapi persoalan kehidupan. Misalnya, fabel digunakan untuk
menasihati anak-anak, legenda digunakan untuk mengajarkan cinta lingkungan, dan lain-
lain.

Di Desa Telayap, Pelalawan, Riau, masih terdapat pendongeng-pendongeng yang
sering menyampaikan cerita rakyat. Walau tidak dipelihara dan dilestarikan secara
terstruktur, ternyata cerita rakyat masih hidup dalam beberapa kelompok masyarakat.
Penduduk asli yang berusia di atas lima puluh tahun pada umumnya masih mengenali
cerita-cerita rakyat yang memang khas milik Desa Telayap. Misalnya, Am Judah, Anak
Cenako, Buung Balam Putih, Kambing Buto Pelanduk Patah, dan lain-lain.

Uniknya, dalam beberapa cerita rakyat Desa Telayap terdapat karakter tokoh utama
yang mirip yakni pembohong. Beberapa cerita bahkan menunjukkan akhir cerita yang tidak
memberikan balasan yang setimpal kepada anak pembohong. Hal sederhana seperti
pinocchio effect sekalipun tidak tampak dalam cerita. Oleh karena itu, karakter ini
dianggap menarik untuk diteliti. Berdasarkan uraian tersebut, masalah dalam penelitian ini
dapat dirumuskan menjadi “Bagaimanakah fenomena kejiwaan tokoh utama dalam cerita
rakyat Desa Telayap, Pelalawan, Riau?”. Dengan demikian, tujuan penelitian ini adalah
mendeskripsikan fenomena kejiwaan tokoh dalam tokoh utama cerita rakyat Desa Telayap,
Pelalawan, Riau.

Dalam cerita rakyat magis, pada umumnya terdapat fungsi yang identik dan memiliki
struktur monotipikal (Propp, 1982). Oleh karena itu, kemiripan karakter tokoh dalam
beberapa cerita rakyat Desa Telayap merupakan khas dari cerita rakyat magis. Cerita
rakyat magis yang dimaksudkan merupakan jenis cerita rakyat yang menceritakan hal-hal
yang ajaib atau hal-hal gaib.

Secara teoretis, cerita rakyat merupakan bagian dari sastra lisan. Bascom (dalam
Danandjaja, 1994) mengelompokkan cerita rakyat menjadi mite, legenda, dan dongeng.
Akan tetapi, menurut Danandjaja, pembagian ini adalah pembagian ideal yang dalam
kondisi nyata, terutama dalam cerita rakyat Indonesia, ternyata banyak hal-hal lain yang
memiliki ciri-ciri yang lebih besar dari pengelompokan yang sudah ada tersebut. Oleh
karena itu, ada cerita-cerita rakyat yang sukar digolongkan karena muncul ciri-ciri yang
lebih bervariasi.

Selanjutnya, pembahasan karakter tokoh yang terdapat dalam cerita rakyat dapat
dilakukan dengan memanfaatkan teori psikoanalisis atau psikologi sastra. Pembahasan
gagasan tentang diri manusia dalam karya sastra merupakan subjek psikoanalisis. Freud
dan Lacan adalah tokoh psikoanalisis yang teorinya paling banyak digunakan. Lacan
sendiri bahkan awalnya magang sebagai seorang psikiatri (Bracher, 2005). Dalam
psikoanalisis, teori-teori psikologi digunakan untuk membedah diri manusia yang ada
dalam sebuah karya sastra. Psikoanalisis Lacanian terbiasa menyoroti bagaimana
kurangnya akses peserta terhadap ruang imajinasi dapat membahayakan kemampuan
mereka dalam menjalin hubungan timbal balik dengan sekitar (Nisha, 2022).

Sastra selalu berhasil mempengaruhi kehidupan manusia dan dalam sastra selalu ada
kenangan, introspeksi, retrospeksi, bayangan, dan Kkilas balik kehidupan nyata
(Heidarizadeh, 2015). Oleh karena itu, sastra akhirnya juga acapkali menampilkan tokoh-
tokoh manusia yang kompleks sehingga untuk dapat memahaminya tidak dapat dilakukan
dengan membaca sekilas saja. Dalam hal seperti inilah psikoanalisis dibutuhkan.

Penelitian ini menggunakan teori psikoanalisis Lacan. Secara garis besar, prinsip
kerja psikoanalisis Lacan adalah pada ketidaksadaran (Bracher, 2005). Lacan membagi tiga

Noni Andriyani, dkk.
Mythomania dalam Cerita Rakyat Desa Telayap, Pelalawan, Riau



SANGGAM: Jurnal Ilmu Sastra
Vol. 1, No. 1, Juli 2024, hlm. 65-77

ISSN
It
SANGGAM
Journal of Literature

I

tahap perkembangan kepribadian manusia, yakni subjek imajiner, subjek simbolik, dan
real. Pertama, subjek imajiner merujuk pada masa prabahasa, belum mengenal diferensiasi
dan individuasi. Pada tahap inilah muncul mirror (cermin) yaitu saat seseorang melihat
dirinya di depan cermin dan melihat bayangan dirinya dan ternyata ini justru ‘sang liyan’
(yang lain). Kemudian, menurut Zizek, jika subjek kehilangan keutuhannya pada tahap ini,
selamanya subjek itu akan berlubang sehingga akan menghabiskan hidup untuk menambal
lubang tersebut dengan pencarian makna dan keutuhan (Bracher, 2005). Tahap pencarian
inilah yang memunculkan fantasi dan menyebabkan xenopobhia. Kedua, subjek simbolik,
yakni masa ketika subjek mengenali makna-makna sosial, logika, diferensiasi, dan tatanan
sosial. Ketiga, real, masa ketika subjek menemui pengalaman yang janggal, traumatis, dan
tidak ternamakan.

Sejatinya, penelitian yang menggunakan teori psikoanalisis terhadap cerita rakyat
sudah pernah dilakukan, akan tetapi belum ada yang membahas gejala kejiwaan tokoh
dalam cerita rakyat secara spesifik. Misalnya, penelitian berjudul Cerita Rakyat Pulau
Raas dalam Konteks Psikoanalisis Carl G. Jung (Ahmadi, 2011) yang mengkaji figur-figur
tokoh yang ada dalam cerita rakyat Pulau Raas serta imajinya. Lalu, pembahasan id, ego,
dan superego dalam penelitian Legenda Raja Datuk Nabolon pada Masyarakat Batak
Toba: Analisis Psikosastra (Silitonga & Sinaga, 2022). Ada pula penelitian yang berjudul
Ansietas S.E.W. Roorda Van Eysinga dalam Puisi “Hari Terakhir Orang Belanda di Pulau
Jawa”: Psikoanalisis Jacques Lacan (Nitayadnya, 2015) yang memiliki relevansi dengan
penelitian ini terkait teori yang digunakan, yakni psikoanalisis Lacan, tetapi berbeda pada
subjek penelitian. Kemudian, ada penelitian yang memaparkan penggambaran watak
dalam cerita rakyat yang berjudul Penggambaran Watak dalam Cerita Rakyat
“Petualangan Pak Aloi” Karya Zainuddin Muhyid (Hartati, 2019). Berdasarkan
keseluruhan penelitian relevan ini dapat disimpulkan bahwa penelitian ini adalah penelitian
awal yang membahas gejala psikologis tokoh utama dalam cerita rakyat. Sebagai penelitian
awal tentu penelitian ini bermanfaat untuk menambah khazanah penelitian sastra lisan dan
psikoanalisis dalam sastra lisan.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini merupakan penelitian deskriptif kualitatif. Pengumpulan data cerita
rakyat dilakukan dengan teknik observasi dan wawancara mendalam. Dalam penelitian
kualitatif, teknik observasi dilakukan untuk mengamati perilaku dan aktivitas individu-
individu di lokasi penelitian dan wawancara dilakukan untuk memunculkan pandangan dan
opini partisipan (Creswell, 2017). Dalam penelitian ini, observasi dan wawancara
dilakukan kepada tiga orang informan yang merupakan pendongeng di Desa Telayap,
Pelalawan, Riau untuk mendapatkan data cerita rakyat yang terdapat di Desa Telayap.
Kemudian, data cerita rakyat yang telah didapatkan ditranskripsikan serta diterjemahkan ke
dalam bahasa Indonesia. Setelah data cerita rakyat divalidasi, dilakukan analisis isi untuk
mendapatkan gejala kejiwaan tokoh utama dengan menggunakan teknik kepustakaan dan
memanfaatkan teori psikoanalisis Lacan. Temuan dan hasil penelitian kemudian divalidasi
dengan triangulasi para ahli dan sejawat.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Cerita rakyat Desa Telayap Pelalawan Riau yang ditemukan dalam penelitian ini
meliputi: (1) Am Judah; (2) Anak Cenako; (3) Anak Si Doge dan Anak Liao Pai; (4)
Bangau oh Bangau; (5) Bengkuk Pau Selui Pau; (6) Besan Gagak; (7) Malance; (8)
Malang Pak Kelabau; (9) Tuk Senorak Tuk Senoring; (10) Besan Bouk; (11) Bungo Moluh
Bungo Pokan; (12) Buung Balam Putih; dan (13) Kambing Buto Pelanduk Patah. Dari

d  http://



68 SANGGAM: Jurnal llmu Sastra ISSN

Vol. 1, No. 1, Juli 2024, hlm. 65-77
I

ketiga belas cerita rakyat ini, terdapat enam cerita rakyat yang memiliki kemiripan karakter
tokoh utama yakni suka dan sering berbohong. Keenam cerita rakyat tersebut adalah Am
Judah, Anak Cenako, Anak Si Doge dan Anak Lio Pai, Tuk Senorak Tuk Senoring, Besan
Bouk, Kambing Buto Pelanduk Patah. Berikut pembahasannya.

1.1 Xenophobia

Xenophobia adalah kebencian, ketakutan terhadap orang asing (Peterie & Neil,
2020). Zizek menyatakan bahwa gejala xenophobia ini adalah bentuk patologi alternatif
dari seseorang yang kehilangan tatanan imajiner (Bracher, 2005). Seseorang yang
kehilangan tatanan imajiner akan selalu berusaha mencari kompensasi dari kekurangannya
itu. Inilah gejala yang tampak dalam kutipan cerita rakyat berikut.

Setelah memasak ditinggalnya pula nasi separuh. Nasi di dalam periuk diberi racun,
sedangkan nasi yang bagus digantung di atas talang. Pagi harinya, monyet berangkat ke
hutan lagi. Setelah itu, diambil oleh Bunga Pokan nasi yang bagus tadi dan digantinya
dengan nasi yang beracun dan digantung lagi di atas talang. Akhirnya, monyetlah yang mati
(Bungo Moluh Bungo Pokan).

Cerita rakyat Bungo Moluh Bungo Pokan menceritakan dua orang anak yang
ditinggal ibunya karena ibunya kecewa kedua anak tersebut memakan rusa berdua saja,
tidak meninggalkan sedikitpun untuknya. Sang ibu lalu pergi ke tengah hutan untuk
meminta batu betaup (batu seperti halnya cerita ‘batu belah batu bertangkup’) memakan
dirinya. Bunga Pokan berumur dua belas tahun dan adiknya Bunga Moluh berumur sekitar
setahun setengah dan masih menyusu ke ibunya. Mereka menyusul ibunya ke tengah
hutan, tetapi ibunya akhirnya ditelan oleh batu betaup tersebut. Akibatnya, mereka terus
berjalan menyusuri hutan dan kemudian menemukan sebuah gubuk. Mereka masuk ke
bawah tangga gubuk tersebut dan bersembunyi di sana. Kemudian, pemilik gubuk pun
pulang yang ternyata adalah segerombolan monyet besar. Sesampainya di gubuk tersebut,
monyet-monyet itu langsung makan dan tertidur. Paginya, monyet tersebut memasak dan
ditinggalkan sebagian untuk sore dan mereka ke kebun lagi. Pada saat itulah Bungo Pokan
dan Bungo Moluh masuk ke dalam rumah dan memakan makanan monyet-monyet
tersebut. Selama dua hari hal tersebut terjadi, disadarilah oleh monyet sehingga monyet
memberi racun pada nasi yang ditinggalkan di periuk dan meletakkan nasi yang bagus di
atas talang. Mengetahui hal tersebut, saat monyet-monyet tersebut pergi ke kebun, Bungo
Pokan membalikkan posisi nasi, ia dan adiknya memakan yang di atas talang, lalu
memindahkan isi periuk ke atas talang sehingga akhirnya monyetlah yang mati karena
termakan racun.

Bagian ini menunjukkan kebencian dan ketakutan gerombolan monyet kepada
sesuatu atau seseorang yang tidak dikenal. Ditambah orang yang tidak dikenal tersebut
berani memakan nasi mereka. Mereka berusaha untuk menjauhi rasa takut dan benci
tersebut dengan berusaha memberikan pelajaran kepada orang yang tidak dikenal dengan
memberikan racun. Asumsinya, jika diberi racun, orang yang tidak dikenal itu akan mati
dan mereka dapat mengetahui siapa orang itu. Harapannya adalah ketika orang tersebut
mati, mereka akan lebih aman dan tidak lagi merasa ketakutan.

Inilah yang disebut Lacan sebagai gejala kehilangan sesuatu pada subjek imajiner.
Seseorang yang kehilangan sesuatu pada masa prabahasa dengan alamiah akan terdorong
untuk memenuhi kehilangan itu dengan caranya sendiri dan itu dianggap memenuhi
kekosongan tersebut. Jadi, konsepnya, jika tadi seseorang yang kehilangan subjek imajiner
ini tidak bahagia, setelah kehilangan tersebut dipenuhinya dengan caranya sendiri (Lacan
menyebutnya fantasi), seseorang itu akan bahagia. Pendekatan evolusioner terhadap
xenofobia menyatakan bahwa kecenderungan moral (termasuk kecenderungan terhadap

Noni Andriyani, dkk.
Mythomania dalam Cerita Rakyat Desa Telayap, Pelalawan, Riau



SANGGAM: Jurnal Ilmu Sastra ISSN

Vol. 1, No. 1, Juli 2024, hlm. 65-77

xenofobia) berakar kuat dalam jiwa manusia. Ahli sosiobiologi berpendapat bahwa
dorongan 'prososial’ seperti altruisme dan empati, serta kecenderungan "antisosial’ terhadap
ketakutan dan permusuhan xenofobia, merupakan ciri-ciri perilaku yang memiliki nilai
kelangsungan hidup bagi manusia purba dan dengan demikian dipilih dan diwariskan ke
generasi mendatang (Daly dalam Peterie & Neil, 2020).

Lalu, respons Bungo Pokan yang justru membalikkan posisi nasi beracun tersebut
tidaklah murni bentuk xenofobia, melainkan usaha membela diri dan menyelamatkan diri
karena akan diracun terlebih dahulu oleh monyet. Kondisi Bungo Pokan yang telah
ditinggal oleh ibunya dan harus mengurus adik yang masih kecil, yakni Bungo Moluh
membuat ia menjadi penyusup di rumah para monyet. Membalikkan posisi racun adalah
resistensi Bungo Pokan terhadap ketakutannya kepada tindakan monyet.

1.2 Mythomania

Dalam ilmu psikologi, karakter pembohong akut dikenal dengan sebutan
mythomania yakni orang yang terbiasa berbohong dan kebohongan yang dilakukannya
secara terus menerus sehingga menjadi kepribadiannya (Naja & Kholifah, 2020).
Mythomania adalah gangguan mental kronis yang pelakunya berbohong secara terus-
menerus tanpa rasa bersalah dan tidak menyadari bahwa kebohongan tersebut merugikan
orang lain (Rifa’in & Wardana, 2023). Kebiasaan ini merupakan bentuk kecemasan
terhadap diri sendiri. Pada sebagian orang, kebiasaan berbohong dianggap sebagai strategi
untuk menjaga hubungan dengan orang lain dan usaha untuk mempertahankan dirinya
secara sosial (Teixeira dkk., 2019). Akan tetapi, mitomania tetap masuk kepada masalah
mental yang pada akhirnya membuat seseorang merasa depresi dan tidak berguna jika tidak
melakukan kebohongan. Uniknya, beberapa tokoh utama dalam cerita rakyat Desa Telayap
memiliki gejala ini seperti pada kutipan berikut.

Setelah itu pulanglah dia siang itu. Sampai di rumah, mamaknya membuatkan wajik wijen.
Dibawanyalah wajik tersebut keesokan siangnya saat pulang ke rumah Tuan Bilal.
Sesampainya di rumah Tuan Bilal, ia tidak memberi uang, hanya memberi wajik tadi.
Setelah itu, dia mengaji seperti biasa, pagi harinya dia menunggu jemuran padi lagi. Setelah
itu, diambilnya wajik tadi, dibungkusnya dengan daun sirih dan dimakannya.

Am Judah : Sedapnya...

Lalu terdengar oleh anak Tuan Bilal.

Anak Gadis : Apa yang sedap itu Am Judah?

Am Judah : Makanan taik anjing

Anak Gadis : Sedapnya! Boleh dicoba Am Judah?

Lalu dicoba oleh anak gadis tadi,

Anak Gadis : Sedapnya, bagaimana cara membuatnya Am Judah?

Am Judah : Taik anjing itu diaduk, kasih gula, siap itu tambah ketapang, enak itu!
Anak Gadis : Kalau gitu kami buatlah!

Am Judah : Buatlah!

Setelah cerita seperti itu, Am Judah tidak mau lagi mengaji dengan Tuan Bilal lagi karena
takut. Setelah itu, anak gadis tadi mencoba memasak makanan taik anjing tadi. Setelah
selesai, anak gadis bersama Tuan Bilal mencoba makanan yang telah dimasak. Ada yang
tersedak saat memakannya, ada yang merasa pahit, ada yang bau busuk (Am Judah).

Kutipan ini merupakan bagian dari cerita Am Judah. Am Judah adalah seorang anak
laki-laki yang dititipkan ibunya ke rumah Tuan Bilal untuk belajar mengaji. Jadi, setelah
menginap beberapa hari di rumah Tuan Bilal untuk belajar mengaji, Am Judah pulang
untuk mengunjungi ibunya dan saat akan kembali ke rumah Tuan Bilal, ibunya
membawakan kue wajik yang terbuat dari wijen. Am Judah memakan kue tersebut di

d  http://



70 SANGGAM: Jurnal llmu Sastra ISSN

Vol. 1, No. 1, Juli 2024, hlm. 65-77
N

rumah Tuan Bilal dan diminta oleh anak Tuan Bilal. Anak Tuan Bilal merasa bahwa kue
itu enak sekali dan menanyakan terbuat dari apa. Am Judah mengatakan bahwa kue itu
terbuat dari kotoran anjing yang dicampur dengan gula dan ketapang. Ini adalah
kebohongan awal Am Judah dalam cerita tersebut.

Beberapa tahun setelah itu, Am Judah datang kembali ke rumah Tuan Bilal, guru
mengajinya, tetapi sebelum dia pergi, dia membawa sesuatu untuk Tuan Bilal. Diambilnya
sebuah periuk sebesar betis, setelah itu dicarinya kain buruk, dililitkan di kepala periuk tadi,
dibawa pula singgam sebesar bakul, barulah Am Judah pergi ke rumah Tuan Bilal.
Sesampainya di rumah Tuan Bilal, terjadilah percakapan berikut.

Am Judah : Oi, orang di rumah!

Tuan Bilal : Oi, kamu Am Judah, masuklah!

Am Judah : lyalah...

Duduklah Am Judah di sebuah kursi sampai larut malam tanpa berbicara dengan orang
rumah.

Malamnya, semua orang sudah tidur. Namun, anak gadis Tuan Bilal itu belum juga tidur, dia
sibuk menganyam. Lalu, terjadilah pembicaraan antara anak Tuan Bilal dengan Am Judah.

Am Judah : Oi, Anak bungsu!

Anak Gadis : Apa Am Judah?

Am Judah : Di dapur kamu ada kayu tidak?

Anak Gadis : Tidak ada, apa yang ingin kamu lakukan?

Am Judah : Tidak ada.

Sebenarnya makanan tadi sudah dimasak sebelumnya. Lalu, diletakannya periuk tadi di atas

tungku.

Am Judah : Masak mentah, masak mentah, masak mentah (sampai tiga Kkali
mengatakan masak mentah, lalu masaklah nasi tadi).

Anak Gadis : Kurang ajar, Am Judah bawa periuk keramat. Tidak ada api, tidak ada
beras, bisa pula dia makan. Kurang ajar! sekarang aku sampaikan ke ayah.

Anak Gadis : Ayah!

Tuan Bilal - Hmm...

Anak Gadis : Periuk Am Judah ayabh...

Tuan Bilal : Kenapa dengan periuk Am Judah?

Anak Gadis : Tadikan, Yah, Am Judah membawa sebuah periuk. Diletakkannya di atas

tungku, tidak ada isi, tidak ada api, dibilangnya masak mentah tiga kali,
lalu nasi tadi masak, setelah itu Am Judah memakannya.

Tuan Bilal : Masa iya nak?

Anak Gadis : lya Ayah, belilah periuk itu, Yah... (Am Judah)

Kutipan ini adalah kebohongan berikutnya yang dilakukan oleh Am Judah kepada
anak Tuan Bilal setelah beberapa tahun lamanya ia tidak pernah berani menemui Tuan
Bilal. Setelah melakukan kebohongan tersebut, periuk yang disebutnya keramat itu dibeli
oleh Tuan Bilal dengan harga 100 sen dan seekor kerbau yang kurus dan seterusnya. Cerita
Am Judah menunjukkan kebohongan Am Judah secara terus-menerus dan hampir kepada
semua orang. Pada akhirnya justru kebohongan tersebut menyebabkan kematian orang lain.
Pada akhir cerita justru Am Judah tetap selamat dan membunuh banyak orang akibat
kebohongannya.

Am Judah menunjukkan karakter pembohong yang akut karena dilakukan terus-
menerus dan menyebabkan kerugian pada orang lain yang dibohonginya. Am Judah juga
tidak merasa bersalah dengan setiap kebohongan yang dilakukannya. la senantiasa
merangkai kebohongan demi kebohongan dengan sengaja untuk merugikan orang lain.
Dalam cerita, Am Judah tidak tampak seperti mempertahankan status sosialnya di
masyarakat sehingga harus berbohong. Akan tetapi, kebohongan yang secara berantai
dilakukan dianggap sebagai sebuah kesenangan.

Noni Andriyani, dkk.
Mythomania dalam Cerita Rakyat Desa Telayap, Pelalawan, Riau



SANGGAM: Jurnal Ilmu Sastra
Vol. 1, No. 1, Juli 2024, hlm. 65-77

ISSN

It
SANGGAM
Journal of Literature

Mitomania menyebabkan penderitaan yang sangat signifikan kepada penderitanya
(Teixeira dkk., 2019). Saat berbohong dan tidak diketahui oleh orang lain, penderita
mitomania merasa dirinya sedang berkata jujur. Akan tetapi, jika kebohongannya diketahui
oleh orang lain, ia harus menggunakan banyak sumber kognitif sehingga otaknya bekerja
keras dan pada akhirnya memunculkan kecemasan. Lacan menyebut ada ‘objek a’ dalam
hasrat seseorang. Hasrat ini terjadi pada ‘Yang Real’ sebagai sebuah usaha untuk
mendapatkan bagian yang hilang yang ada pada seseorang atau pada rasa sukacitanya.
Ketika ‘objek a’ ini hilang padahal harusnya ia berada pada tubuh ‘Yang Real’, seseorang
akan menjadikan ‘Liyan’ sebagai pengganti ‘objek a’ (Bracher, 2005).

Pada kasus Am Judah, ia memulai debut kebohongan berantainya saat ia diantarkan
ibunya untuk belajar mengaji pada Tuan Bilal. Situasinya adalah Am Judah harus tinggal
bersama Tuan Bilal yang artinya berpisah dengan ibunya dan adiknya. Selain itu, setiap
hari, sebelum mengaji pada malam hari, ia harus bekerja menanam padi dan mengusir
ayam di siang hari di ladang Tuan Bilal. Demikianlah keseharian yang harus dijalani Am
Judah setiap hari sehingga suatu hari ia merasa bosan dan meminta izin untuk mengunjungi
ibunya. Berdasarkan situasi ini, dapat diidentifikasi kemungkinan-kemungkinan ‘objek a’
yang hilang dari diri Am Judah sejak ia belajar mengaji di rumah Tuan Bilal yakni rumah,
kebersamaan dengan keluarga, kebebasan, dan waktu bermain. Keseluruhan ‘objek a’ ini
hilang secara bersamaan karena Am Judah harus tinggal dengan Tuan Bilal. Oleh karena
itu, secara alamiah, Am Judah mencari pengganti ‘objek a’ tersebut dalam diri ‘liyan’ atau
justru ‘liyan’ itu yang serta merta menjadi ‘objek a’.

Kebohongan pertama mengenai kue wajik dapat diidentifikasikan sebagai cara Am
Judah untuk dapat keluar dari rumah Tuan Bilal. Setelah melakukan kebohongan yang
menyebabkan guru mengajinya serta anaknya memakan kotoran anjing, Am Judah tidak
berani menampakkan diri dan diceritakan menghilang cukup lama. Kehilangan ‘objek a’
tadi ternyata tetap harus digantikan sehingga Am Judah merasa hidupnya harus berjalan
dan mencari jalan untuk dapat menunjukkan diri kembali di kampungnya secara normal.
Validasi terhadap hal ini dilakukan Am Judah dengan pertama sekali muncul kembali ke
hadapan Tuan Bilal dan putrinya. Am Judah telah berhasil menipu Tuan Bilal dan putrinya
di masa lampau sehingga ia merasa akan mudah jika membohongi mereka kembali.
Akhirnya, Am Judah membohongi kedua orang tersebut lagi dan berhasil kembali sehingga
pada titik ini, berbohong telah menjadi ‘liyan’ yang menggantikan ‘objek a’ yang hilang
tadi. Pada akhirnya, berbohong dan membuat orang lain mempercayai kebohongannya
menjadi fantasi Am Judah yang bersumber dari jejak-jejak sukacita yang ditinggalkan
tindakan yang imajiner, simbolik, dan real secara acak. Menjadi mitomania adalah cara
Am Judah mendapatkan kebahagiaannya yang pernah hilang.

Mitomania juga dikenal dengan istilah kebohongan patologis dan pseudologia
fantastika (Hekim, 2022). Mitomania dapat disimpulkan sebagai perilaku kronis kompulsif
atau kebiasaan berbohong tanpa manfaat atau pembenaran yang jelas, tidak seperti
‘kebohongan putih’ untuk menghindari stres atau mendapatkan keuntungan pribadi. Secara
sederhana dapat dikatakan bahwa benar jika hal ini terjadi dalam ‘ketidaksadaran’
penderita. Dalam beberapa kondisi, mitomania dapat dibedakan dengan narsis yang
melakukan kebohongan untuk mendapatkan persepsi diri yang rapuh (Hekim, 2022).
Narsis disebabkan oleh hilangnya subjek simbolik, yakni makna-makna sosial ataupun
identitas diri, mitomania justru disebabkan oleh hilangnya subjek imajiner yang berkaitan
dengan sukacita atau kebahagiaan seseorang.

Pada suatu saat, ketika Celaka pulang kampung, ia pun bercerita dengan ibunya,
Celaka : Ibu...

d  http://



72 SANGGAM: Jurnal Ilmu Sastra ISSN
Vol. 1, No. 1, Juli 2024, hlm. 65-77

I

ibu : Hmm...

Celaka : Ayah sudah meninggal, Bu...

lbu : Hmm Nak, ayah kamu meninggal tidak kamu kasih kabar kepada Ibu,
Nak!

Celaka : Bagaimana caranya Ibu, tidak sempat Celaka kabari 1bu.

Ibu : Sudah dikuburkan Nak?

Celaka : Sudah Ibu (Anak Cenako).

Hari pun mulai gelap, langsunglah mandi, makan, habis itu langsung dia bercerita dengan

ayahnya,

Celaka : Ayah

Ayah : Hmm...

Celaka : Ibu sudah meninggal, Yah!

Ayah : Hmm, Nak, Ibu kamu meninggal tidak kamu kasih kabar!

Celaka : Bagaimana pula caranya Ayah, sesampainya di situ Ibu sudah tidak ada
lagi Ayah.

Ayah : Terus sudah dikuburkan, Nak?

Celaka : Sudah Ayah (Anak Cenako).

Selanjutnya, data di atas adalah bagian cerita Anak Cenako yang menunjukkan
kebohongan tokoh utama, Si Celaka. Celaka berdusta kepada ibunya dengan mengatakan
ayahnya sudah meninggal dunia dan berdusta kepada ayahnya bahwa ibunya telah
meninggal dunia. Kemudian, Celaka meminta ibunya untuk menikah kembali dengan
orang yang dipilihkannya, demikian juga ayahnya. Ternyata, Celaka justru menikahkan
kembali ayah dan ibunya dengan menutup mata kedua orang tuanya sehingga tidak saling
melihat. Orang tuanya menyadari bahwa itu adalah memang suaminya/istrinya saat mereka
berkenalan seraya mata mereka masih ditutup kain oleh Celaka.

Pada cerita ini, tidak dijelaskan alasan Celaka melakukan kebohongan seperti itu.
Namun, kebohongan ini adalah kebohongan pertama yang dilakukan oleh Celaka yang
kemudian memunculkan kebohongan-kebohongan berikutnya. Bahkan, kebohongan demi
kebohongan yang dilakukannya menyebabkan kedua orang tuanya dan beberapa orang lain
meninggal dunia.

Di bagian awal cerita Anak Cenako, diceritakan bahwa Celaka mengisi
kesehariannya untuk membantu ayahnya berburu di hutan, lalu menjual hasilnya di kota
dan menyerahkan hasil penjualannya kepada ibunya di kota. Setiap hari diisi dengan
kegiatan yang sama, berburu-menjual hasil buruan-menyerahkan uang hasil penjualan
kepada ibunya-kembali ke hutan. Siklus ini dilakukan terus-menerus oleh Celaka.

Dengan demikian, terdapat kemiripan dengan hal yang terjadi pada Am Judah.
Kondisi ayah dan ibunya yang tinggal terpisah, ayah di hutan, ibu di kota, membuat Celaka
tidak dibesarkan dalam kondisi kehidupan normal yakni dengan kedua orang tua
berdampingan. Lalu, tidak dijelaskan usia Celaka berapa, tetapi Celaka telah ikut serta
untuk mencari nafkah dalam kehidupan keluarganya. Hal ini menunjukkan ada ‘objek a’
yang hilang dari diri Celaka yakni kebahagiaan dibesarkan oleh ayah dan ibu yang lengkap
sekaligus, di rumah yang sama, dan kesempatan bermain atau justru belajar.

Berbohong yang kompulsif dan kronis tidak semata-mata menjadi ciri mitomania,
melainkan juga durasinya (Korenis dkk., 2015). Kebohongan yang sekali atau dua kali saja
tidak dapat digolongkan sebagai mitomania. Kebohongan tersebut terjadi secara terus
menerus dan selalu ekstrem. Inilah yang juga terjadi pada tokoh Celaka, setelah berbohong
sekali, ia melakukan kebohongan secara terus-menerus dan menyebabkan kematian orang
tuanya serta kematian orang lain. Mitomania senantiasa disebabkan oleh sesuatu yang tidak
disadari oleh penderitanya, tanpa adanya motivasi untuk berbohong, dan ini biasanya
dimulai dari kebohongan pada masa kanak-kanak (Korenis dkk., 2015).

Noni Andriyani, dkk.
Mythomania dalam Cerita Rakyat Desa Telayap, Pelalawan, Riau



SANGGAM: Jurnal Ilmu Sastra
Vol. 1, No. 1, Juli 2024, hlm. 65-77 SANGGAM

Journal of Literature

ISSN

Kebohongan yang dilakukan oleh Celaka dalam Anak Cenako memiliki kemiripan
yang signifikan dengan yang dilakukan oleh Am Judah. Celaka juga menjadikan
kebohongan sebagai fantasi yang membahagiakannya dalam ketidaksadaran pada subjek
imajiner yang tidak utuh. Menikahkan kembali ayah dan ibunya dapat diindikasikan
sebagai manifestasi keinginan Celaka agar orang tuanya tinggal bersama. Sebagai seorang
anak yang kehilangan sesuatu pada ‘objek a’, berbohong menjadi ‘sang liyan’ untuk
melengkapinya.

Pada zaman dahulu ada cerita Anak Si Doge dan Anak Lio Pai. Anak Si Doge membuat
keris, dibuatnya keris bagus-bagus. Anak Si Doge ini mencari kayu. Anak Lio Pai membuat
bungkusan besar, isinya kain jelek semua, dibungkusnya bagus-bagus, pakai sulam. Lalu,
pada suatu hari bertemu mereka berdua di pasar.

Anak Lio Pai : Mak, saya mau pergi ke pasar.

Mamak : Pergilah!

Anak Si Doge pergilah ke pasar, sesampainya di pasar nampaklah Anak Lio Pai membawa
bungkusan.

Anak Si Doge  : Oi, Anak Lio Pai...
Anak Lio Pai : Iya...
Anak Si Doge  : Apayang kamu bawa ini Lio Pai?

Anak Lio Pai : Bungkusan, bungkusan pakaian. Kamu apa yang kamu bawa Anak Si
Doge?

Anak Si Doge : Keris, tengoklah baguskan kerisnya?

Anak Lio Pai . lya bagus, ayolah kita bertukar!

Anak Si Doge : Eee, ntahlah!

Anak Lio Pai : Ayolah!

Anak Si Doge : Mau, mau, saya bertukar, tapi keris saya ini nanti baru sampai di rumah
baru dibuka ya? Kalau belum sampai di rumah jangan dicabut lagi.

Anak Lio Pai : Aku begitu juga, bungkusan aku ini, kalau belum sampai rumah jangan
pula dibuka ya?

Anak Si Doge  :Ha, iyalah

Lalu saling bertukarlah mereka, sama-sama menyerahkan, Anak Si Doge diambilnya

bungkusan itu, Anak Lio Pai diambilnya pula keris tadi. Jadi, dalam hati Lio Pai “Ambillah

bungkusan itu, kain jelek semuanya itu isinya, aku dapat keris ini, rasakan kamu”. Lalu,

berkata pula Anak Si Doge ini dalam hati “Ambillah keris kayu itu, aku dapat pakaian

sebungkus besar”. Setelah itu, dibawalah barang-barang tadi ke rumah masing-masing.

Anak Si Doge sudah sampai rumah, dibukanya bungkusan tadi, terkejutlah dia, ternyata

bungkusan tadi isinya kain jelek semua. Kata Anak Si Doge tadi “Cerdiknya Anak Lio Pai

ni”. Begitu pula Anak Lio Pai tadi, sampai di rumah dibukanyalah keris tadi “Lailahaillah-

kan cerdiknya Anak Si Doge ni, ternyata keris kayu yang diberinya, ya, parah pula” kata

Anak Lio Pai tadi. Lalu sampai seminggu, pergilah mereka ke pasar lagi, sesampainya di

pasar berjumpa lagi mereka, tersipu malu keduanya melihat perangai mereka berdua (Anak

Si Doge dan Anak Lio Pai).

Berikutnya, cerita rakyat yang berjudul Anak Si Doge dan Anak Lio Pai. Cerita ini
dimulai dengan pembuka dua orang anak yang berniat untuk berdusta. Anak Si Doge dan
Anak Lio Pai digambarkan sebagai dua orang anak yang cerdik. Kutipan di atas adalah
bagian awal cerita yang menunjukkan Anak Si Doge membuat keris, tetapi kerisnya
terbuat dari kayu dan Anak Lio Pai yang membuat bungkusan pakaian yang indah, tetapi
diisinya dengan kain buruk/jelek. Kemudian, ketika bertemu di pasar, mereka saling
tertarik, Anak Si Doge tertarik dengan bungkusan kain yang indah, Anak Lio Pai tertarik
dengan keris dan akhirnya mereka bertukar. Merasa berhasil telah menipu temannya,
kedua anak itu justru juga tertipu.

d  http://



74 SANGGAM: Jurnal Ilmu Sastra ISSN

Vol. 1, No. 1, Juli 2024, hlm. 65-77
N

Berbeda dengan Am Judah dan Anak Cenako, Anak Si Doge dan Anak Lio Pai
diceritakan melakukan kebohongan sejak awal dan kebohongan mereka direncanakan
dengan baik. Jika merujuk kepada ciri mitomania yang melakukan kebohongan tidak
terencana dan tanpa motivasi apa-apa, kebohongan yang dilakukan kedua anak ini lebih
terstruktur. Sekilas, ini tampak seperti kebohongan biasa yakni kebohongan untuk
kesenangan atau yang dilakukan untuk menyelamatkan diri. Akan tetapi, kebohongan demi
kebohongan berlanjut seperti dalam bagian berikut.

Anak Si Doge : Pergi merantau kita yok?

Anak Lio Pai : Ayolah! (dalam pikirannya sama-sama cerdik).

Pergilah mereka merantau, berangkatlah dari pasar tadi, berjalan, berjalan, capek-berhenti,
petang malam.

Sampai tiga hari dalam perjalanan, sampailah di kampung raja. Sampai di kampung raja tadi,
dapatlah kabar raja tadi sakit parah. rajanya orang kaya raya, tujuh gunung di laut, tujuh
gunung di darat, pepatah orang tua dulu. Pergilah mereka ke rumah raja tadi.

Anak Lio Pai : Oi, orang rumah

Orang Rumah  : Oiii...

Anak Lio Pai : Sudah lama sakit Raja ini orang rumah?

Orang Rumah  : Sudah lama...

Anak Lio Pai : Kenal kalian dengan kami ini tidak orang rumah?
Orang Rumah  : Tidak kenal

Anak Lio Pai : Boleh kami naik?

Orang Rumah  : Boleh, naiklah.
Setelah itu, orang berdua itu langsung menemui raja tadi di dalam kamarnya.
Anak Si Doge  : Tetua...

Raja 1 0i...

Anak Si Doge : Kenal kami lagi, Tetua?

Raja : Tidak tentu lagi, do, Nak...

Anak Si Doge  : Ha, si tentu itulah nama saya, Tetua...
Raja . Ah, iya pula tu!

Anak Lio Pai : Tetua, kalau dengan saya kenal tidak?
Raja : Entahlah ...

Anak Lio Pai : Ha, si entah itulah nama saya tu...

Itulah kerja mereka, itulah nama orang itu tadi, si entah dan si tentu, habis itu orang itulah
yang merawat tetua itu. Sampai tiga hari, sudah kurang sakit tetua itu, orang berdua tadi

berkata,

Anak Lio Pai : Kami rencana besok pagi mau balik lagi (berbicara dengan orang rumah).
Orang Rumah  : Oh, iyalah...

Anak Lio Pai : Tetua ini sudah kurang sakitnya.

Orang Rumah  :lya...

Anak Lio Pai : Tidurlah kalian, biar kami yang menjaga tetua untuk malam ini.

Saat semuanya sudah tertidur, lalu orang berdua tadi mencekik raja tadi, langsung

meninggal. Lalu dibangunkannya orang rumah tadi, langsung bangun semuanya.

Anak Si Doge : Tetua ini sudah meninggal, orang rumah (Anak Si Doge dan Anak Lio
Pai).

Pada bagian cerita ini, Anak Si Doge dan Anak Lio Pai merasa bahwa mereka cukup
pintar dan cerdik sehingga mereka memutuskan untuk merantau bersama. Kemudian saat
sampai di sebuah kampung yang mereka dengar kabarnya bahwa raja di kampung itu
sedang sakit keras, mereka pun mendatanginya untuk melakukan tipu daya. Mereka
berbohong kepada penjaga rumah raja dengan bersikap seolah-olah mereka adalah orang
yang dikenal oleh raja. Demikian juga pada raja, mereka membohongi raja seolah-olah raja
sebenarnya mengenal mereka, tetapi karena sedang sakit, menjadi lupa. Singkat cerita,

Noni Andriyani, dkk.
Mythomania dalam Cerita Rakyat Desa Telayap, Pelalawan, Riau



SANGGAM: Jurnal Ilmu Sastra
Vol. 1, No. 1, Juli 2024, him. 65-77 SANGGAM

ISSN

mereka akhirnya diberi keleluasaan untuk mengurus raja yang sedang sakit. Lalu, pada
waktu yang tepat, mereka membunuh raja dan mengatakan kepada seluruh orang yang ada
di rumah bahwa sakit raja sudah parah hingga meninggal dunia. Kemudian, pada bagian ini
tampaklah bahwa motivasi Anak Si Doge dan Anak Lio Pai melakukan kejahatan tersebut
adalah untuk mendapatkan harta raja yang kemudian memang mereka dapatkan setelah
melakukan kebohongan selanjutnya kepada anggota keluarga.

Anak Si Doge dan Anak Lio Pai pada awalnya berbohong seperti anak-anak pada
umumnya yakni berbohong untuk bercanda atau keseruan saja. Akan tetapi, perasaan itu
berubah setelah menyadari bahwa mereka memiliki kecerdikan yang sama, yakni mampu
dan suka mengelabui orang lain. Kebohongan dilanjutkan dengan motivasi mendapatkan
harta dan di akhir cerita kedua anak itu saling membohongi untuk menguasai harta satu
sama lain. Keduanya pun akhirnya mati akibat kebohongan masing-masing. Pada tahap
inilah kebohongan mereka telah dapat digolongkan menjadi mitomania yang tidak hanya
merugikan orang lain, tetapi juga merugikan diri penderita itu sendiri.

Kebohongan anak-anak pada usia dini sebenarnya sulit untuk dideteksi (Talwar &
Crossman, 2012). Padahal, anak-anak mampu melakukan kebohongan sejak dini.
Berbohong sejak dini dianggap bersifat normatif, mencerminkan perkembangan kognitif
dan sosial anak-anak (Talwar & Crossman, 2011). Namun, seiring bertambahnya usia,
kemampuan kognitif anak-anak bertambah sehingga kemampuan berbohong akan menjadi
lebih efektif. Anak-anak pun sebenarnya menyadari bahwa kebohongan tidak dibenarkan
secara moral sehingga pada usia anak-anak tersebut, biasanya kebohongan dilakukan untuk
menyelamatkan diri. Dalam kasus Anak Si Doge dan Anak Lio Pai, kebohongan menjadi
semakin parah karena lingkungan yang mendukung. Lingkungan seseorang dapat
memengaruhi seseorang itu dalam bertidak dan berperilaku sehingga penting untuk
memilih lingkungan yang baik agar dapat tertular menjadi anak yang baik (Andriyani
& Piliang, 2024).

Kebohongan biasa berubah menjadi mitomania saat kebohongan tersebut dilakukan
secara terus-menerus dan untuk mendapatkan sesuatu yang diinginkan. Ketika kebohongan
yang dilakukan adalah ‘kebohongan putih’ yang dianggap normal berarti tidak terjadi
kekosongan pada subjek imajiner sehingga untuk mempertahankannya agar tidak berubah
menjadi mitomania adalah dengan mengisi subjek simbolik. Subjek simbolik yang
diperkenalkan makna-makna dan nilai-nilai sosial, logika, dan diferensiasi dengan baik
akan mengenali tanda-tanda kapan ia harus melakukan ‘kebohongan putih’ dan kapan ia
tidak boleh melakukan kebohongan sama sekali. Dengan demikian, pada saat real
menunjukkan kenyataan yang traumatis, yang tidak disukai, dan tidak diinginkan,
kesadarannya akan membuat subjek itu tetap menghindari kebohongan.

Berdasarkan keseluruhan temuan, hasil, dan pembahasan penelitian, tokoh-tokoh
utama cerita rakyat Desa Telayap, Pelalawan, Riau, dominan menunjukkan gejala
mythomania dan terdapat pula tokoh utama yang menunjukkan gejala xenophobia. Dalam
psikoanalisis, gejala-gejala ini menunjukkan subjek imajiner yang tidak utuh dan
terdapatnya ‘mirror’ yang tidak tepat. Kedua hal ini merupakan gangguan kejiwaan yang
berada pada ‘ketidaksadaran’ subjek. Dalam hal bahwa objek penelitian ini adalah cerita
rakyat dan cerita rakyat sebagai bagian dari sastra lisan pada umumnya memiliki kearifan
lokal, menjadi pertanyaan apakah cerita-cerita seperti ini tetap menunjukkan kearifan lokal
tersebut? Ditambah bahwa sejatinya pengarang bebas menyampaikan apapun dalam karya
sastranya (Andriyani dkk., 2024), apakah kebebasan ini tetap menyiratkan muatan kearifan
lokal dalam cerita rakyat Desa Telayap? Penelitian ini berhasil menjawab bahwa cerita
rakyat dengan gejala gangguan psikologis tokoh utama seperti ini ternyata tetap
menunjukkan adanya kearifan lokal. Hasil penelitian menunjukkan bahwa tokoh utama

d  http://



76 SANGGAM: Jurnal llmu Sastra ISSN

Vol. 1, No. 1, Juli 2024, hlm. 65-77
I

dengan gangguan psikologis yakni mythomania dan xenophobia ini ternyata disebabkan
oleh sesuatu yang hilang pada diri anak yakni keluarga, rumah, kasih sayang, dan waktu
bermain. Ketika anak-anak kehilangan hal ini, anak-anak akan tumbuh menjadi pribadi
yang janggal, bahkan gagal. Cerita rakyat Desa Telayap memberikan edukasi kepada
masyarakat bahwa keluarga adalah tempat awal mula karakter anak dibentuk sehingga
tidak membiarkan ada ‘mirror’ yang tidak tepat adalah antisipasi dini untuk menjaga
tumbuh kembang psikologis anak.

SIMPULAN

Berdasarkan seluruh hasil penelitian dan pembahasan dapat disimpulkan bahwa
terdapat karakter mythomania dan xenophobia dalam sebagian besar tokoh utama cerita
rakyat Desa Telayap, Pelalawan, Riau. Mythomania dan xenophobia yang terjadi pada diri
tokoh utama tersebut merupakan ‘ketidaksadaran’ subjek terhadap dirinya dan
perbuatannya. Dengan psikoanalisis Lacan dapat disimpulkan bahwa tokoh-tokoh utama
yang mengalami kedua gejala psikologis ini pada umumnya disebabkan oleh hilangnya
‘objek a’ pada subjek imajiner sehingga digantikan oleh ‘sang liyan’.

UCAPAN TERIMA KASIH

Penelitian ini menggunakan data cerita rakyat yang dikumpulkan di Desa Telayap,
Kabupaten Pelalawan, Riau pada 2019 sebagai bagian dari penelitian Hibah DRPM Dikti
2019. Oleh karena itu, ucapan terima kasih disampaikan kepada segenap tim Hibah DRPM
Dikti 2019 yang telah bersedia memberikan bantuan biaya penelitian. Lalu, terima kasih
juga kami sampaikan kepada para informan yang telah bersedia meluangkan waktu untuk
membantu tim penelitian mendapatkan data di lapangan. Demikian juga halnya kepada
pemimpin dan pejabat daerah Desa Telayap, Kabupaten Pelalawan, Riau pada 2019 atas
izin dan kesempatan yang telah diberikan kepada kami untuk dapat mendokumentasikan
cerita rakyat ini.

Daftar Pustaka

Ahmadi, A. (2011). Cerita Rakyat Pulau 3642
Raas dalam Konteks Psikoanalisis Bracher, M. (2005). Jacques Lacan,

Carl G. Jung. Masyarakat,
Kebudayaan, Dan Politik, 24(2),
109-116.

Andriyani, N., & Piliang, W. S. H.
(2024). Alih Wahana Cerita Rakyat
Legenda Malin Kundang ke Film
Animasi. GERAM, 12(1), 130-142.
https://doi.org/https://doi.org/10.252
99/geram.2024.17075

Andriyani, N., Santoso, A., & Susanto,
G. (2024). Diskriminasi terhadap
Ibu Bekerja dalam Novel Sesuk
Karya Tere Liye: Sebuah Analisis
Wacana Kritis. Indonesian
Language Education and Literature,
9(2), 229-314.
https://doi.org/10.24235/ileal .v9i2.1

Diskursus, dan Perubahan Sosial:
Pengantar Kritik-Budaya
Psikoanalisis (G. Admiranto
(trans.)). Jalasutra.

Creswell, J. W. (2017). Research Design:
Pendektan Metode Kualitatif,
Kuantitatif, dan Campuran (A.
Fawaid & R. K. Pancasari (trans.);
4th ed.). Pustaka Pelajar.

Danandjaja, J. (1994). Folklor Indonesia:
Ilmu Gosip, Dongeng, dan lain-lain
(4th ed.). Pustaka Utama Grafiti.

Hartati, M. (2019). Penggambaran Watak
dalam Cerita Rakyat “Petualangan
Pak Alo1” Karya Zainuddin Muhyid.
Jurnal Pendidikan Bahasa, 8(1),
124-138.

Noni Andriyani, dkk.
Mythomania dalam Cerita Rakyat Desa Telayap, Pelalawan, Riau



SANGGAM: Jurnal Ilmu Sastra
Vol. 1, No. 1, Juli 2024, hlm. 65-77

Heidarizadeh, N. (2015). The Significant
Role of Trauma in Literature and
Psychoanalysis. Procedia - Social
and Behavioral Sciences, 192, 788
795. https://doi.org/:
10.1016/j.sbspro.2015.06.093

Hekim, A. (2022). An Investigation at
The Point Where Mythomania
Meets Manipulative Lie: A Forensic
Case. Dusunen Adam J Psychiatr
Neurol Sc, 35, 71-72.
https://doi.org/DOI:
10.14744/DAJPNS.2022.00176

Korenis, P., Gonzales, L., Kadriu, B.,
Tyagi, A., & Udolisa, A. (2015).
Pseudologia Fantastica: Forensic
and Clinical Treatment Implications.
Comprehensive Phsichiatry, 56, 17—
20.
https://doi.org/https://doi.org/10.101
6/j.comppsych.2014.09.009

Nisha, B. (2022). Lost in Imagined
Space: A Psychoanalysis of
Participatory Design. Design
Studies, 81(C), 1-24.
https://doi.org/https://doi.org/10.101
6/j.destud.2022.101108

Nitayadnya, I. W. (2015). Ansietas
S.E.W. Roorda Van Eysinga dalam
Puisi “Hari Terakhir Orang Belanda
di Pulau Jawa”: Psikoanalisis
Jacques Lacan. Metasastra, 8(1),
17-30.

Peterie, M., & Neil, D. (2020).
Xenophobia Towards Asylum
Seekers: A Survey of Social
Theories. Journal of Sociology,
56(1), 23-35.
https://doi.org/https://doi.org/10.117
7/1440783319882526

Propp, V. J. (1982). Structure and History

d  http://

It
SANGGAM
Journal of Literature

ISSN

in the Study of Folktales (A Reply to
Levi Strauss). Russian Literature,
12, 11-32.

Rifa’in, A., & Wardana, E. (2023).
Analisis Psikologis Mythomania
dengan Isu Penyebaran Hoaks di Era
Post-Truth: Perspektif Alqur’an.
Tafsir, 1(2), 124-134.
https://doi.org/https://doi.org/10.623
76/tafasir.v1i2.20

Silitonga, F. M. C., & Sinaga, W. (2022).
Legenda Raja Datuk Nabolon pada
Masyarakat Batak Toba: Analisis
Psikosastra. Kompetensi, 15(2),
194-201.

Talwar, V., & Crossman, A. M. (2011).
From Little White Lies to Filthy
Liars: The Evolution of Honesty and
Deception in Young Children.
Advances in Child Development and
Behavior, 40, 139-179.
https://doi.org/https://doi.org/10.101
6/B978-0-12-386491-8.00004-9

Talwar, V., & Crossman, A. M. (2012).
Children’s Lies and Their Detection:
Implications for Child Witness
Testimony. Developmental Review,
32(4), 337-359.
https://doi.org/https://doi.org/10.101
6/j.dr.2012.06.004

Teixeira, S. P.de A., Calou, A.L.F., &
Fernandes, R. M. M. (2019). A
Mentira Como um Habito
Disfuncional: Um Estudo Sobre a
Terapia Cognitivo-Comportamental
No Tratamento da Mitomania.
Revista Multidisciplinar e de
Psicologia, 13(47), 966-980.
https://doi.org/DOI:
10.14295/idonline.v13i47.2098



