
SANGGAM: Jurnal Ilmu Sastra                ISSN     

Vol. 1, No. 1, Juli 2024, hlm. 65-77  65 
 

         http://    

 

MYTHOMANIA DALAM CERITA RAKYAT DESA TELAYAP, 

PELALAWAN, RIAU  

 

MYTHOMANIA IN FOLKTALES OF TELAYAP VILLAGE, 

PELALAWAN, RIAU 

 
 

Noni Andriyania,1*, Fatmawati Fatmawatib, Rika Ningsihc, Rhani Febriad  
a,b,c,dUniversitas Islam Riau 

Jalan Kaharuddin Nasution 113, Pekanbaru, Indonesia 

Email: 1noniandriyani@edu.uir.ac.id 

 

 

Abstract 

Folktales, as part of oral literature, embody local wisdom within community groups. 

However, in the folktale of Telayap Village, Pelalawan, Riau, the main characters exhibit 

negative traits, particularly a penchant for lying, which contradicts the expected local 

wisdom. This aspect makes the research intriguing to discuss when applying Lacanian 

psychoanalytic theory. The study employs qualitative descriptive research methods, 

combining techniques such as observation, in-depth interviews, and library research. The 

findings reveal that many main characters in the folktales of Telayap Village exhibit 

mythomania and xenophobia, stemming from unresolved familial tensions and the 

influence of imagined subjects. 

 

Keywords: mythomania, xenophobia, folktale, oral literature, Desa Telayap  

 

Abstrak 

Cerita rakyat sebagai bagian dari sastra lisan merupakan bentuk kearifan lokal sebuah kelompok 

masyarakat. Akan tetapi, pada cerita rakyat Desa Telayap, Pelalawan, Riau terdapat tokoh-tokoh 

utama yang memiliki karakter negatif yakni gemar berbohong dan karakter ini tentu kontradiktif 

dengan kearifan lokal yang seharusnya menjadi muatan utama dalam cerita rakyat. Hal inilah yang 

membuat penelitian ini menarik untuk dibahas dengan menerapkan teori psikoanalisis Lacan. 

Penelitian ini merupakan penelitian deskriptif kualitatif dengan memadukan teknik observasi dan 

wawancara mendalam serta kepustakaan sekaligus. Teknik observasi dan wawancara mendalam 

digunakan untuk mendapatkan data cerita rakyat di Desa Telayap dan teknik kepustakaan 

digunakan untuk menganalisis cerita rakyat dengan teori psikoanalisis. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa sebagian besar tokoh utama dalam cerita rakyat Desa Telayap merupakan 

mythomania dan xenophobia yang disebabkan oleh subjek imajiner yang kehilangan keutuhan pada 

lingkungan keluarga.   

 
Keywords:  mythomania, xenophobia, cerita rakyat, sastra lisan,  Desa Telayap  

 
 

PENDAHULUAN 

Cerita rakyat merupakan bagian dari kebudayaan. Di masa lampau, cerita rakyat 

dianggap sebagai sarana hiburan dan pada sebagian orang digunakan sebagai sarana 

edukasi. Cerita rakyat dianggap sebagai manifestasi pola pikir masyarakatnya sehingga 



66 SANGGAM: Jurnal Ilmu Sastra ISSN  

 Vol. 1, No. 1, Juli 2024, hlm. 65-77 

  

Noni Andriyani, dkk. 

Mythomania dalam Cerita Rakyat Desa Telayap, Pelalawan, Riau 

pada beberapa kondisi akhirnya dapat dijadikan acuan untuk mengenali ciri sebuah 

kelompok masyarakat.     

Sebagai bagian dari kebudayaan, cerita rakyat dianggap memiliki kearifan lokal. 

Kearifan lokal ini merujuk kepada kebijaksanaan masyarakat zaman dahulu di sebuah 

daerah dalam menghadapi persoalan kehidupan. Misalnya, fabel digunakan untuk 

menasihati anak-anak, legenda digunakan untuk mengajarkan cinta lingkungan, dan lain-

lain.  

Di Desa Telayap, Pelalawan, Riau, masih terdapat pendongeng-pendongeng yang 

sering menyampaikan cerita rakyat. Walau tidak dipelihara dan dilestarikan secara 

terstruktur, ternyata cerita rakyat masih hidup dalam beberapa kelompok masyarakat. 

Penduduk asli yang berusia di atas lima puluh tahun pada umumnya masih mengenali 

cerita-cerita rakyat yang memang khas milik Desa Telayap. Misalnya, Am Judah, Anak 

Cenako, Buung Balam Putih, Kambing Buto Pelanduk Patah, dan lain-lain.  

Uniknya, dalam beberapa cerita rakyat Desa Telayap terdapat karakter tokoh utama 

yang mirip yakni pembohong. Beberapa cerita bahkan menunjukkan akhir cerita yang tidak 

memberikan balasan yang setimpal kepada anak pembohong. Hal sederhana seperti 

pinocchio effect sekalipun tidak tampak dalam cerita. Oleh karena itu, karakter ini 

dianggap menarik untuk diteliti. Berdasarkan uraian tersebut, masalah dalam penelitian ini 

dapat dirumuskan menjadi “Bagaimanakah fenomena kejiwaan tokoh utama dalam cerita 

rakyat Desa Telayap, Pelalawan, Riau?”. Dengan demikian, tujuan penelitian ini adalah 

mendeskripsikan fenomena kejiwaan tokoh dalam tokoh utama cerita rakyat Desa Telayap, 

Pelalawan, Riau.   

Dalam cerita rakyat magis, pada umumnya terdapat fungsi yang identik dan memiliki 

struktur monotipikal (Propp, 1982). Oleh karena itu, kemiripan karakter tokoh dalam 

beberapa cerita rakyat Desa Telayap merupakan khas dari cerita rakyat magis. Cerita 

rakyat magis yang dimaksudkan merupakan jenis cerita rakyat yang menceritakan hal-hal 

yang ajaib atau hal-hal gaib.  

Secara teoretis, cerita rakyat merupakan bagian dari sastra lisan. Bascom (dalam 

Danandjaja, 1994) mengelompokkan cerita rakyat menjadi mite, legenda, dan dongeng. 

Akan tetapi, menurut Danandjaja, pembagian ini adalah pembagian ideal yang dalam 

kondisi nyata, terutama dalam cerita rakyat Indonesia, ternyata banyak hal-hal lain yang 

memiliki ciri-ciri yang lebih besar dari pengelompokan yang sudah ada tersebut. Oleh 

karena itu, ada cerita-cerita rakyat yang sukar digolongkan karena muncul ciri-ciri yang 

lebih bervariasi.  

Selanjutnya, pembahasan karakter tokoh yang terdapat dalam cerita rakyat dapat 

dilakukan dengan memanfaatkan teori psikoanalisis atau psikologi sastra. Pembahasan 

gagasan tentang diri manusia dalam karya sastra merupakan subjek psikoanalisis. Freud 

dan Lacan adalah tokoh psikoanalisis yang teorinya paling banyak digunakan. Lacan 

sendiri bahkan awalnya magang sebagai seorang psikiatri (Bracher, 2005). Dalam 

psikoanalisis, teori-teori psikologi digunakan untuk membedah diri manusia yang ada 

dalam sebuah karya sastra. Psikoanalisis Lacanian terbiasa menyoroti bagaimana 

kurangnya akses peserta terhadap ruang imajinasi dapat membahayakan kemampuan 

mereka dalam menjalin hubungan timbal balik dengan sekitar (Nisha, 2022).  

Sastra selalu berhasil mempengaruhi kehidupan manusia dan dalam sastra selalu ada 

kenangan, introspeksi, retrospeksi, bayangan, dan kilas balik kehidupan nyata 

(Heidarizadeh, 2015). Oleh karena itu, sastra akhirnya juga acapkali menampilkan tokoh-

tokoh manusia yang kompleks sehingga untuk dapat memahaminya tidak dapat dilakukan 

dengan membaca sekilas saja. Dalam hal seperti inilah psikoanalisis dibutuhkan. 

Penelitian ini menggunakan teori psikoanalisis Lacan. Secara garis besar, prinsip 

kerja psikoanalisis Lacan adalah pada ketidaksadaran (Bracher, 2005). Lacan membagi tiga 



SANGGAM: Jurnal Ilmu Sastra                ISSN     

Vol. 1, No. 1, Juli 2024, hlm. 65-77  67 
 

         http://    

 

tahap perkembangan kepribadian manusia, yakni subjek imajiner, subjek simbolik, dan 

real. Pertama, subjek imajiner merujuk pada masa prabahasa, belum mengenal diferensiasi 

dan individuasi. Pada tahap inilah muncul mirror (cermin) yaitu saat seseorang melihat 

dirinya di depan cermin dan melihat bayangan dirinya dan ternyata ini justru ‘sang liyan’ 

(yang lain). Kemudian, menurut Zizek, jika subjek kehilangan keutuhannya pada tahap ini, 

selamanya subjek itu akan berlubang sehingga akan menghabiskan hidup untuk menambal 

lubang tersebut dengan pencarian makna dan keutuhan (Bracher, 2005). Tahap pencarian 

inilah yang memunculkan fantasi dan menyebabkan xenopobhia. Kedua, subjek simbolik, 

yakni masa ketika subjek mengenali makna-makna sosial, logika, diferensiasi, dan tatanan 

sosial. Ketiga, real, masa ketika subjek menemui pengalaman yang janggal, traumatis, dan 

tidak ternamakan.      

Sejatinya, penelitian yang menggunakan teori psikoanalisis terhadap cerita rakyat 

sudah pernah dilakukan, akan tetapi belum ada yang membahas gejala kejiwaan tokoh 

dalam cerita rakyat secara spesifik. Misalnya, penelitian berjudul Cerita Rakyat Pulau 

Raas dalam Konteks Psikoanalisis Carl G. Jung (Ahmadi, 2011) yang mengkaji figur-figur 

tokoh yang ada dalam cerita rakyat Pulau Raas serta imajinya. Lalu, pembahasan id, ego, 

dan superego dalam penelitian Legenda Raja Datuk Nabolon pada Masyarakat Batak 

Toba: Analisis Psikosastra (Silitonga & Sinaga, 2022). Ada pula penelitian yang berjudul  

Ansietas S.E.W. Roorda Van Eysinga dalam Puisi “Hari Terakhir Orang Belanda di Pulau 

Jawa”: Psikoanalisis Jacques Lacan (Nitayadnya, 2015) yang memiliki relevansi dengan 

penelitian ini terkait teori yang digunakan, yakni psikoanalisis Lacan, tetapi berbeda pada 

subjek penelitian. Kemudian, ada penelitian yang memaparkan penggambaran watak 

dalam cerita rakyat yang berjudul Penggambaran Watak dalam Cerita Rakyat 

“Petualangan Pak Aloi” Karya Zainuddin Muhyid (Hartati, 2019). Berdasarkan 

keseluruhan penelitian relevan ini dapat disimpulkan bahwa penelitian ini adalah penelitian 

awal yang membahas gejala psikologis tokoh utama dalam cerita rakyat. Sebagai penelitian 

awal tentu penelitian ini bermanfaat untuk menambah khazanah penelitian sastra lisan dan 

psikoanalisis dalam sastra lisan.     

 

METODE PENELITIAN  

Penelitian ini merupakan penelitian deskriptif kualitatif. Pengumpulan data cerita 

rakyat dilakukan dengan teknik observasi dan wawancara mendalam. Dalam penelitian 

kualitatif, teknik observasi dilakukan untuk mengamati perilaku dan aktivitas individu-

individu di lokasi penelitian dan wawancara dilakukan untuk memunculkan pandangan dan 

opini partisipan (Creswell, 2017). Dalam penelitian ini, observasi dan wawancara 

dilakukan kepada tiga orang informan yang merupakan pendongeng di Desa Telayap, 

Pelalawan, Riau untuk mendapatkan data cerita rakyat yang terdapat di Desa Telayap. 

Kemudian, data cerita rakyat yang telah didapatkan ditranskripsikan serta diterjemahkan ke 

dalam bahasa Indonesia. Setelah data cerita rakyat divalidasi, dilakukan analisis isi untuk 

mendapatkan gejala kejiwaan tokoh utama dengan menggunakan teknik kepustakaan dan 

memanfaatkan teori psikoanalisis Lacan. Temuan dan hasil penelitian kemudian divalidasi 

dengan triangulasi para ahli dan sejawat.   

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Cerita rakyat Desa Telayap Pelalawan Riau yang ditemukan dalam penelitian ini 

meliputi: (1) Am Judah; (2) Anak Cenako; (3) Anak Si Doge dan Anak Liao Pai; (4) 

Bangau oh Bangau; (5) Bengkuk Pau Selui Pau; (6) Besan Gagak; (7) Malance; (8) 

Malang Pak Kelabau; (9) Tuk Senorak Tuk Senoring; (10) Besan Bouk; (11) Bungo Moluh 

Bungo Pokan; (12) Buung Balam Putih; dan (13) Kambing Buto Pelanduk Patah. Dari 



68 SANGGAM: Jurnal Ilmu Sastra ISSN  

 Vol. 1, No. 1, Juli 2024, hlm. 65-77 

  

Noni Andriyani, dkk. 

Mythomania dalam Cerita Rakyat Desa Telayap, Pelalawan, Riau 

ketiga belas cerita rakyat ini, terdapat enam cerita rakyat yang memiliki kemiripan karakter 

tokoh utama yakni suka dan sering berbohong. Keenam cerita rakyat tersebut adalah Am 

Judah, Anak Cenako, Anak Si Doge dan Anak Lio Pai, Tuk Senorak Tuk Senoring, Besan 

Bouk, Kambing Buto Pelanduk Patah. Berikut pembahasannya. 

 

1.1 Xenophobia  

Xenophobia adalah kebencian, ketakutan terhadap orang asing (Peterie & Neil, 

2020). Zizek menyatakan bahwa gejala xenophobia ini adalah bentuk patologi alternatif 

dari seseorang yang kehilangan tatanan imajiner (Bracher, 2005). Seseorang yang 

kehilangan tatanan imajiner akan selalu berusaha mencari kompensasi dari kekurangannya 

itu. Inilah gejala yang tampak dalam kutipan cerita rakyat berikut. 

 
Setelah memasak  ditinggalnya pula nasi separuh. Nasi di dalam periuk diberi racun, 

sedangkan nasi yang bagus digantung di atas talang. Pagi harinya, monyet berangkat ke 

hutan lagi. Setelah itu, diambil oleh Bunga Pokan nasi yang bagus tadi dan digantinya 

dengan nasi yang beracun dan digantung lagi di atas talang. Akhirnya, monyetlah yang mati 

(Bungo Moluh Bungo Pokan). 
 

Cerita rakyat Bungo Moluh Bungo Pokan menceritakan dua orang anak yang 

ditinggal ibunya karena ibunya kecewa kedua anak tersebut memakan rusa berdua saja, 

tidak meninggalkan sedikitpun untuknya. Sang ibu lalu pergi ke tengah hutan untuk 

meminta batu betaup (batu seperti halnya cerita ‘batu belah batu bertangkup’) memakan 

dirinya. Bunga Pokan berumur dua belas tahun dan adiknya Bunga Moluh berumur sekitar 

setahun setengah dan masih menyusu ke ibunya. Mereka menyusul ibunya ke tengah 

hutan, tetapi ibunya akhirnya ditelan oleh batu betaup tersebut. Akibatnya, mereka terus 

berjalan menyusuri hutan dan kemudian menemukan sebuah gubuk. Mereka masuk ke 

bawah tangga gubuk tersebut dan bersembunyi di sana. Kemudian, pemilik gubuk pun 

pulang yang ternyata adalah segerombolan monyet besar. Sesampainya di gubuk tersebut, 

monyet-monyet itu langsung makan dan tertidur. Paginya, monyet tersebut memasak dan 

ditinggalkan sebagian untuk sore dan mereka ke kebun lagi. Pada saat itulah Bungo Pokan 

dan Bungo Moluh masuk ke dalam rumah dan memakan makanan monyet-monyet 

tersebut. Selama dua hari hal tersebut terjadi, disadarilah oleh monyet sehingga monyet 

memberi racun pada nasi yang ditinggalkan di periuk dan meletakkan nasi yang bagus di 

atas talang. Mengetahui hal tersebut, saat monyet-monyet tersebut pergi ke kebun, Bungo 

Pokan membalikkan posisi nasi, ia dan adiknya memakan yang di atas talang, lalu 

memindahkan isi periuk ke atas talang sehingga akhirnya monyetlah yang mati karena 

termakan racun.  

Bagian ini menunjukkan kebencian dan ketakutan gerombolan monyet kepada 

sesuatu atau seseorang yang tidak dikenal. Ditambah orang yang tidak dikenal tersebut 

berani memakan nasi mereka. Mereka berusaha untuk menjauhi rasa takut dan benci 

tersebut dengan berusaha memberikan pelajaran kepada orang yang tidak dikenal dengan 

memberikan racun. Asumsinya, jika diberi racun, orang yang tidak dikenal itu akan mati 

dan mereka dapat mengetahui siapa orang itu. Harapannya adalah ketika orang tersebut 

mati, mereka akan lebih aman dan tidak lagi merasa ketakutan. 

Inilah yang disebut Lacan sebagai gejala kehilangan sesuatu pada subjek imajiner. 

Seseorang yang kehilangan sesuatu pada masa prabahasa dengan alamiah akan terdorong 

untuk memenuhi kehilangan itu dengan caranya sendiri dan itu dianggap memenuhi 

kekosongan tersebut. Jadi, konsepnya, jika tadi seseorang yang kehilangan subjek imajiner 

ini tidak bahagia, setelah kehilangan tersebut dipenuhinya dengan caranya sendiri (Lacan 

menyebutnya fantasi), seseorang itu akan bahagia. Pendekatan evolusioner terhadap 

xenofobia menyatakan bahwa kecenderungan moral (termasuk kecenderungan terhadap 



SANGGAM: Jurnal Ilmu Sastra                ISSN     

Vol. 1, No. 1, Juli 2024, hlm. 65-77  69 
 

         http://    

 

xenofobia) berakar kuat dalam jiwa manusia. Ahli sosiobiologi berpendapat bahwa 

dorongan 'prososial' seperti altruisme dan empati, serta kecenderungan 'antisosial' terhadap 

ketakutan dan permusuhan xenofobia, merupakan ciri-ciri perilaku yang memiliki nilai 

kelangsungan hidup bagi manusia purba dan dengan demikian dipilih dan diwariskan ke 

generasi mendatang (Daly dalam Peterie & Neil, 2020).   

Lalu, respons Bungo Pokan yang justru membalikkan posisi nasi beracun tersebut 

tidaklah murni bentuk xenofobia, melainkan usaha membela diri dan menyelamatkan diri 

karena akan diracun terlebih dahulu oleh monyet. Kondisi Bungo Pokan yang telah 

ditinggal oleh ibunya dan harus mengurus adik yang masih kecil, yakni Bungo Moluh 

membuat ia menjadi penyusup di rumah para monyet. Membalikkan posisi racun adalah 

resistensi Bungo Pokan terhadap ketakutannya kepada tindakan monyet.   
  

1.2 Mythomania 

Dalam ilmu psikologi, karakter pembohong akut dikenal dengan sebutan 

mythomania yakni orang yang terbiasa berbohong dan kebohongan yang dilakukannya 

secara terus menerus sehingga menjadi kepribadiannya (Naja & Kholifah, 2020). 

Mythomania adalah gangguan mental kronis yang pelakunya berbohong secara terus-

menerus tanpa rasa bersalah dan tidak menyadari bahwa kebohongan tersebut merugikan 

orang lain (Rifa’in & Wardana, 2023). Kebiasaan ini merupakan bentuk kecemasan 

terhadap diri sendiri. Pada sebagian orang, kebiasaan berbohong dianggap sebagai strategi 

untuk menjaga hubungan dengan orang lain dan usaha untuk mempertahankan dirinya 

secara sosial (Teixeira dkk., 2019). Akan tetapi, mitomania tetap masuk kepada masalah 

mental yang pada akhirnya membuat seseorang merasa depresi dan tidak berguna jika tidak 

melakukan kebohongan. Uniknya, beberapa tokoh utama dalam cerita rakyat Desa Telayap 

memiliki gejala ini seperti pada kutipan berikut.  

 
Setelah itu pulanglah dia siang itu. Sampai di rumah, mamaknya membuatkan wajik wijen. 

Dibawanyalah wajik tersebut keesokan siangnya saat pulang ke rumah Tuan Bilal. 

Sesampainya di rumah Tuan Bilal, ia tidak memberi uang, hanya memberi wajik tadi. 

Setelah itu, dia mengaji seperti biasa, pagi harinya dia menunggu jemuran padi lagi. Setelah 

itu, diambilnya wajik tadi, dibungkusnya dengan daun sirih dan dimakannya. 

Am Judah  : Sedapnya… 

Lalu terdengar oleh anak Tuan Bilal. 

Anak Gadis  : Apa yang sedap itu Am Judah? 

Am Judah  : Makanan taik anjing 

Anak Gadis  : Sedapnya! Boleh dicoba Am Judah? 

Lalu dicoba oleh anak gadis tadi, 

Anak Gadis  : Sedapnya, bagaimana cara membuatnya Am Judah? 

Am Judah  : Taik anjing itu diaduk, kasih gula, siap itu tambah ketapang, enak itu! 

Anak Gadis  : Kalau gitu kami buatlah! 

Am Judah  : Buatlah! 

Setelah cerita seperti itu, Am Judah tidak mau lagi mengaji dengan Tuan Bilal lagi karena 

takut. Setelah itu, anak gadis tadi mencoba memasak makanan taik anjing  tadi. Setelah 

selesai, anak gadis  bersama Tuan Bilal mencoba makanan yang telah dimasak. Ada yang 

tersedak saat memakannya, ada yang merasa pahit, ada  yang bau busuk (Am Judah).  
 

Kutipan ini merupakan bagian dari cerita Am Judah. Am Judah adalah seorang anak 

laki-laki yang dititipkan ibunya ke rumah Tuan Bilal untuk belajar mengaji. Jadi, setelah 

menginap beberapa hari di rumah Tuan Bilal untuk belajar mengaji, Am Judah pulang 

untuk mengunjungi ibunya dan saat akan kembali ke rumah Tuan Bilal, ibunya 

membawakan kue wajik yang terbuat dari wijen. Am Judah memakan kue tersebut di 



70 SANGGAM: Jurnal Ilmu Sastra ISSN  

 Vol. 1, No. 1, Juli 2024, hlm. 65-77 

  

Noni Andriyani, dkk. 

Mythomania dalam Cerita Rakyat Desa Telayap, Pelalawan, Riau 

rumah Tuan Bilal dan diminta oleh anak Tuan Bilal. Anak Tuan Bilal merasa bahwa kue 

itu enak sekali dan menanyakan terbuat dari apa. Am Judah mengatakan bahwa kue itu 

terbuat dari kotoran anjing yang dicampur dengan gula dan ketapang. Ini adalah 

kebohongan awal Am Judah dalam cerita tersebut.  

 
Beberapa tahun setelah itu, Am Judah datang kembali ke rumah Tuan Bilal, guru 

mengajinya, tetapi sebelum dia pergi, dia membawa sesuatu untuk Tuan Bilal. Diambilnya 

sebuah periuk sebesar betis, setelah itu dicarinya kain buruk, dililitkan di kepala periuk tadi, 

dibawa pula singgam sebesar bakul, barulah Am Judah pergi ke rumah Tuan Bilal. 

Sesampainya di rumah Tuan Bilal, terjadilah percakapan berikut. 

Am Judah  : Oi, orang di rumah! 

Tuan Bilal  : Oi, kamu Am Judah, masuklah! 

Am Judah  : Iyalah... 

Duduklah Am Judah di sebuah kursi sampai larut malam tanpa berbicara dengan orang 

rumah. 

Malamnya, semua orang sudah tidur. Namun, anak gadis Tuan Bilal itu belum juga tidur, dia 

sibuk menganyam. Lalu, terjadilah pembicaraan antara anak Tuan Bilal dengan Am Judah. 

Am Judah  : Oi, Anak bungsu! 

Anak Gadis  : Apa Am Judah? 

Am Judah  : Di dapur kamu ada kayu tidak? 

Anak Gadis  : Tidak ada, apa yang ingin kamu lakukan? 

Am Judah  : Tidak ada. 

Sebenarnya makanan tadi sudah dimasak sebelumnya. Lalu, diletakannya periuk tadi di atas 

tungku. 

Am Judah  : Masak mentah, masak mentah, masak mentah (sampai tiga kali 

mengatakan masak mentah, lalu masaklah nasi tadi). 

Anak Gadis  : Kurang ajar, Am Judah bawa periuk keramat. Tidak ada api, tidak ada 

beras, bisa pula dia makan. Kurang ajar! sekarang aku sampaikan ke ayah. 

Anak Gadis  : Ayah! 

Tuan Bilal  : Hmm... 

Anak Gadis  : Periuk Am Judah ayah… 

Tuan Bilal  : Kenapa dengan periuk Am Judah? 

Anak Gadis  : Tadikan, Yah, Am Judah membawa sebuah periuk. Diletakkannya di atas 

tungku, tidak ada isi, tidak ada api, dibilangnya masak mentah tiga kali, 

lalu nasi tadi masak, setelah itu Am Judah memakannya. 

Tuan Bilal  : Masa iya nak? 

Anak Gadis  : Iya Ayah, belilah periuk itu, Yah... (Am Judah) 
 

Kutipan ini adalah kebohongan berikutnya yang dilakukan oleh Am Judah kepada 

anak Tuan Bilal setelah beberapa tahun lamanya ia tidak pernah berani menemui Tuan 

Bilal. Setelah melakukan kebohongan tersebut, periuk yang disebutnya keramat itu dibeli 

oleh Tuan Bilal dengan harga 100 sen dan seekor kerbau yang kurus dan seterusnya. Cerita 

Am Judah menunjukkan kebohongan Am Judah secara terus-menerus dan hampir kepada 

semua orang. Pada akhirnya justru kebohongan tersebut menyebabkan kematian orang lain. 

Pada akhir cerita justru Am Judah tetap selamat dan membunuh banyak orang akibat 

kebohongannya.  

Am Judah menunjukkan karakter pembohong yang akut karena dilakukan terus-

menerus dan menyebabkan kerugian pada orang lain yang dibohonginya. Am Judah juga 

tidak merasa bersalah dengan setiap kebohongan yang dilakukannya. Ia senantiasa 

merangkai kebohongan demi kebohongan dengan sengaja untuk merugikan orang lain. 

Dalam cerita, Am Judah tidak tampak seperti mempertahankan status sosialnya di 

masyarakat sehingga harus berbohong. Akan tetapi, kebohongan yang secara berantai 

dilakukan dianggap sebagai sebuah kesenangan.   



SANGGAM: Jurnal Ilmu Sastra                ISSN     

Vol. 1, No. 1, Juli 2024, hlm. 65-77  71 
 

         http://    

 

Mitomania menyebabkan penderitaan yang sangat signifikan kepada penderitanya 

(Teixeira dkk., 2019). Saat berbohong dan tidak diketahui oleh orang lain, penderita 

mitomania merasa dirinya sedang berkata jujur. Akan tetapi, jika kebohongannya diketahui 

oleh orang lain, ia harus menggunakan banyak sumber kognitif sehingga otaknya bekerja 

keras dan pada akhirnya memunculkan kecemasan. Lacan menyebut ada ‘objek a’ dalam 

hasrat seseorang. Hasrat ini terjadi pada ‘Yang Real’ sebagai sebuah usaha untuk 

mendapatkan bagian yang hilang yang ada pada seseorang atau pada rasa sukacitanya. 

Ketika ‘objek a’ ini hilang padahal harusnya ia berada pada tubuh ‘Yang Real’, seseorang 

akan menjadikan ‘Liyan’ sebagai pengganti ‘objek a’ (Bracher, 2005). 

Pada kasus Am Judah, ia memulai debut kebohongan berantainya saat ia diantarkan 

ibunya untuk belajar mengaji pada Tuan Bilal. Situasinya adalah Am Judah harus tinggal 

bersama Tuan Bilal yang artinya berpisah dengan ibunya dan adiknya. Selain itu, setiap 

hari, sebelum mengaji pada malam hari, ia harus bekerja menanam padi dan mengusir 

ayam di siang hari di ladang Tuan Bilal. Demikianlah keseharian yang harus dijalani Am 

Judah setiap hari sehingga suatu hari ia merasa bosan dan meminta izin untuk mengunjungi 

ibunya. Berdasarkan situasi ini, dapat diidentifikasi kemungkinan-kemungkinan ‘objek a’ 

yang hilang dari diri Am Judah sejak ia belajar mengaji di rumah Tuan Bilal yakni rumah, 

kebersamaan dengan keluarga, kebebasan, dan waktu bermain. Keseluruhan ‘objek a’ ini 

hilang secara bersamaan karena Am Judah harus tinggal dengan Tuan Bilal. Oleh karena 

itu, secara alamiah, Am Judah mencari pengganti ‘objek a’ tersebut dalam diri ‘liyan’ atau 

justru ‘liyan’ itu yang serta merta menjadi ‘objek a’.  

Kebohongan pertama mengenai kue wajik dapat diidentifikasikan sebagai cara Am 

Judah untuk dapat keluar dari rumah Tuan Bilal. Setelah melakukan kebohongan yang 

menyebabkan guru mengajinya serta anaknya memakan kotoran anjing, Am Judah tidak 

berani menampakkan diri dan diceritakan menghilang cukup lama. Kehilangan ‘objek a’ 

tadi ternyata tetap harus digantikan sehingga Am Judah merasa hidupnya harus berjalan 

dan mencari jalan untuk dapat menunjukkan diri kembali di kampungnya secara normal. 

Validasi terhadap hal ini dilakukan Am Judah dengan pertama sekali muncul kembali ke 

hadapan Tuan Bilal dan putrinya. Am Judah telah berhasil menipu Tuan Bilal dan putrinya 

di masa lampau sehingga ia merasa akan mudah jika membohongi mereka kembali. 

Akhirnya, Am Judah membohongi kedua orang tersebut lagi dan berhasil kembali sehingga 

pada titik ini, berbohong telah menjadi ‘liyan’ yang menggantikan ‘objek a’ yang hilang 

tadi. Pada akhirnya, berbohong dan membuat orang lain mempercayai kebohongannya 

menjadi fantasi Am Judah yang bersumber dari jejak-jejak sukacita yang ditinggalkan 

tindakan yang imajiner, simbolik, dan real secara acak. Menjadi mitomania adalah cara 

Am Judah mendapatkan kebahagiaannya yang pernah hilang.  

Mitomania juga dikenal dengan istilah kebohongan patologis dan pseudologia 

fantastika (Hekim, 2022). Mitomania dapat disimpulkan sebagai perilaku kronis kompulsif 

atau kebiasaan berbohong tanpa manfaat atau pembenaran yang jelas, tidak seperti  

‘kebohongan putih’ untuk menghindari stres atau mendapatkan keuntungan pribadi. Secara 

sederhana dapat dikatakan bahwa benar jika hal ini terjadi dalam ‘ketidaksadaran’ 

penderita. Dalam beberapa kondisi, mitomania dapat dibedakan dengan narsis yang 

melakukan kebohongan untuk mendapatkan persepsi diri yang rapuh (Hekim, 2022). 

Narsis disebabkan oleh hilangnya subjek simbolik, yakni makna-makna sosial ataupun 

identitas diri, mitomania justru disebabkan oleh hilangnya subjek imajiner yang berkaitan 

dengan sukacita atau kebahagiaan seseorang.    

 
Pada suatu saat, ketika Celaka pulang kampung, ia pun bercerita dengan ibunya,  

Celaka   : Ibu… 



72 SANGGAM: Jurnal Ilmu Sastra ISSN  

 Vol. 1, No. 1, Juli 2024, hlm. 65-77 

  

Noni Andriyani, dkk. 

Mythomania dalam Cerita Rakyat Desa Telayap, Pelalawan, Riau 

ibu  : Hmm… 

Celaka  : Ayah sudah meninggal, Bu… 

Ibu  : Hmm Nak, ayah kamu meninggal tidak kamu kasih kabar kepada Ibu, 

Nak!  

Celaka  : Bagaimana  caranya Ibu, tidak sempat Celaka kabari Ibu.  

Ibu  : Sudah dikuburkan Nak?  

Celaka  : Sudah Ibu (Anak Cenako). 

 

Hari pun mulai gelap, langsunglah mandi, makan, habis itu langsung dia bercerita dengan 

ayahnya,  

Celaka   : Ayah 

Ayah  : Hmm… 

Celaka  : Ibu sudah meninggal, Yah! 

Ayah  : Hmm, Nak, Ibu kamu meninggal tidak kamu kasih kabar! 

Celaka   : Bagaimana pula caranya Ayah, sesampainya di situ Ibu sudah tidak ada 

lagi Ayah. 

Ayah  : Terus sudah dikuburkan, Nak? 

Celaka   : Sudah Ayah (Anak Cenako). 
 

Selanjutnya, data di atas adalah bagian cerita Anak Cenako yang menunjukkan 

kebohongan tokoh utama, Si Celaka. Celaka berdusta kepada ibunya dengan mengatakan 

ayahnya sudah meninggal dunia dan berdusta kepada ayahnya bahwa ibunya telah 

meninggal dunia. Kemudian, Celaka meminta ibunya untuk menikah kembali dengan 

orang yang dipilihkannya, demikian juga ayahnya. Ternyata, Celaka justru menikahkan 

kembali ayah dan ibunya dengan menutup mata kedua orang tuanya sehingga tidak saling 

melihat. Orang tuanya menyadari bahwa itu adalah memang suaminya/istrinya saat mereka 

berkenalan seraya mata mereka masih ditutup kain oleh Celaka.  

Pada cerita ini, tidak dijelaskan alasan Celaka melakukan kebohongan seperti itu. 

Namun, kebohongan ini adalah kebohongan pertama yang dilakukan oleh Celaka yang 

kemudian memunculkan kebohongan-kebohongan berikutnya. Bahkan, kebohongan demi 

kebohongan yang dilakukannya menyebabkan kedua orang tuanya dan beberapa orang lain 

meninggal dunia. 

Di bagian awal cerita Anak Cenako, diceritakan bahwa Celaka mengisi 

kesehariannya untuk membantu ayahnya berburu di hutan, lalu menjual hasilnya di kota 

dan menyerahkan hasil penjualannya kepada ibunya di kota. Setiap hari diisi dengan 

kegiatan yang sama, berburu-menjual hasil buruan-menyerahkan uang hasil penjualan 

kepada ibunya-kembali ke hutan. Siklus ini dilakukan terus-menerus oleh Celaka.  

Dengan demikian, terdapat kemiripan dengan hal yang terjadi pada Am Judah. 

Kondisi ayah dan ibunya yang tinggal terpisah, ayah di hutan, ibu di kota, membuat Celaka 

tidak dibesarkan dalam kondisi kehidupan normal yakni dengan kedua orang tua 

berdampingan. Lalu, tidak dijelaskan usia Celaka berapa, tetapi Celaka telah ikut serta 

untuk mencari nafkah dalam kehidupan keluarganya. Hal ini menunjukkan ada ‘objek a’ 

yang hilang dari diri Celaka yakni kebahagiaan dibesarkan oleh ayah dan ibu yang lengkap 

sekaligus, di rumah yang sama, dan kesempatan bermain atau justru belajar.  

Berbohong yang kompulsif dan kronis tidak semata-mata menjadi ciri mitomania, 

melainkan juga durasinya (Korenis dkk., 2015). Kebohongan yang sekali atau dua kali saja 

tidak dapat digolongkan sebagai mitomania. Kebohongan tersebut terjadi secara terus 

menerus dan selalu ekstrem. Inilah yang juga terjadi pada tokoh Celaka, setelah berbohong 

sekali, ia melakukan kebohongan secara terus-menerus dan menyebabkan kematian orang 

tuanya serta kematian orang lain. Mitomania senantiasa disebabkan oleh sesuatu yang tidak 

disadari oleh penderitanya, tanpa adanya motivasi untuk berbohong, dan ini biasanya 

dimulai dari kebohongan pada masa kanak-kanak (Korenis dkk., 2015). 



SANGGAM: Jurnal Ilmu Sastra                ISSN     

Vol. 1, No. 1, Juli 2024, hlm. 65-77  73 
 

         http://    

 

Kebohongan yang dilakukan oleh Celaka dalam Anak Cenako memiliki kemiripan 

yang signifikan dengan yang dilakukan oleh Am Judah. Celaka juga menjadikan 

kebohongan sebagai fantasi yang membahagiakannya dalam ketidaksadaran pada subjek 

imajiner yang tidak utuh. Menikahkan kembali ayah dan ibunya dapat diindikasikan 

sebagai manifestasi keinginan Celaka agar orang tuanya tinggal bersama. Sebagai seorang 

anak yang kehilangan sesuatu pada ‘objek a’, berbohong menjadi ‘sang liyan’ untuk 

melengkapinya.  

   
Pada zaman dahulu ada cerita Anak Si Doge dan Anak Lio Pai. Anak Si Doge membuat 

keris, dibuatnya keris bagus-bagus. Anak Si Doge ini mencari kayu. Anak Lio Pai membuat 

bungkusan besar, isinya kain jelek semua, dibungkusnya bagus-bagus, pakai sulam. Lalu, 

pada suatu hari bertemu mereka berdua di pasar.  

Anak Lio Pai : Mak, saya mau pergi ke pasar. 

Mamak  : Pergilah!  

Anak Si Doge pergilah ke pasar, sesampainya di pasar nampaklah Anak Lio Pai membawa 

bungkusan.  

Anak Si Doge : Oi, Anak Lio Pai… 

Anak Lio Pai : Iya… 

Anak Si Doge : Apa yang kamu bawa ini Lio Pai? 

Anak Lio Pai : Bungkusan, bungkusan pakaian. Kamu apa yang kamu bawa Anak Si 

Doge? 

Anak Si Doge : Keris, tengoklah baguskan  kerisnya? 

Anak Lio Pai : Iya bagus, ayolah kita bertukar! 

Anak Si Doge : Eee, ntahlah! 

Anak Lio Pai : Ayolah!  

Anak Si Doge : Mau, mau, saya bertukar, tapi keris saya ini nanti baru sampai di rumah 

baru dibuka ya? Kalau belum sampai di rumah jangan dicabut lagi.   

Anak Lio Pai : Aku begitu juga, bungkusan aku ini, kalau belum sampai rumah jangan 

pula dibuka ya?  

Anak Si Doge : Ha, iya lah 

Lalu saling bertukarlah mereka, sama-sama menyerahkan, Anak Si Doge diambilnya 

bungkusan itu, Anak Lio Pai diambilnya pula keris tadi. Jadi, dalam hati  Lio Pai “Ambillah 

bungkusan itu, kain jelek semuanya itu isinya, aku dapat keris ini, rasakan kamu”. Lalu, 

berkata pula Anak Si Doge ini dalam hati “Ambillah keris kayu itu, aku dapat pakaian 

sebungkus besar”. Setelah itu, dibawalah barang-barang tadi ke rumah masing-masing. 

Anak Si Doge sudah sampai rumah, dibukanya bungkusan tadi, terkejutlah dia, ternyata 

bungkusan tadi isinya kain jelek semua. Kata Anak Si Doge tadi “Cerdiknya Anak Lio Pai 

ni”. Begitu pula Anak Lio Pai tadi, sampai di rumah dibukanyalah keris tadi “Lailahaillah-

kan cerdiknya Anak Si Doge ni,  ternyata  keris kayu yang diberinya, ya, parah pula” kata 

Anak Lio Pai tadi. Lalu sampai seminggu, pergilah mereka  ke pasar lagi, sesampainya di 

pasar berjumpa lagi mereka, tersipu malu keduanya melihat perangai mereka berdua (Anak 

Si Doge dan Anak Lio Pai). 
 

Berikutnya, cerita rakyat yang berjudul Anak Si Doge dan Anak Lio Pai. Cerita ini 

dimulai dengan pembuka dua orang anak yang berniat untuk berdusta. Anak Si Doge dan 

Anak Lio Pai digambarkan sebagai dua orang anak yang cerdik. Kutipan di atas adalah 

bagian awal cerita yang menunjukkan Anak Si Doge membuat keris, tetapi kerisnya 

terbuat dari kayu dan Anak Lio Pai yang membuat bungkusan pakaian yang indah, tetapi 

diisinya dengan kain buruk/jelek. Kemudian, ketika bertemu di pasar, mereka saling 

tertarik, Anak Si Doge tertarik dengan bungkusan kain yang indah, Anak Lio Pai tertarik 

dengan keris dan akhirnya mereka bertukar. Merasa berhasil telah menipu temannya, 

kedua anak itu justru juga tertipu. 



74 SANGGAM: Jurnal Ilmu Sastra ISSN  

 Vol. 1, No. 1, Juli 2024, hlm. 65-77 

  

Noni Andriyani, dkk. 

Mythomania dalam Cerita Rakyat Desa Telayap, Pelalawan, Riau 

Berbeda dengan Am Judah dan Anak Cenako, Anak Si Doge dan Anak Lio Pai 

diceritakan melakukan kebohongan sejak awal dan kebohongan mereka direncanakan 

dengan baik. Jika merujuk kepada ciri mitomania yang melakukan kebohongan tidak 

terencana dan tanpa motivasi apa-apa, kebohongan yang dilakukan kedua anak ini lebih 

terstruktur. Sekilas, ini tampak seperti kebohongan biasa yakni kebohongan untuk 

kesenangan atau yang dilakukan untuk menyelamatkan diri. Akan tetapi, kebohongan demi 

kebohongan berlanjut seperti dalam bagian berikut.  

 
 Anak Si Doge : Pergi merantau kita yok?  

Anak Lio Pai : Ayolah! (dalam pikirannya sama-sama cerdik). 

Pergilah mereka merantau, berangkatlah dari pasar tadi, berjalan, berjalan, capek-berhenti, 

petang malam.  

Sampai tiga hari dalam perjalanan, sampailah di kampung raja. Sampai di kampung raja tadi, 

dapatlah kabar  raja tadi sakit parah. rajanya orang kaya raya, tujuh gunung di laut, tujuh 

gunung di darat, pepatah orang tua dulu. Pergilah mereka ke rumah raja tadi.  

Anak Lio Pai : Oi, orang rumah 

Orang Rumah : Oiii… 

Anak Lio Pai : Sudah lama sakit Raja ini orang rumah? 

Orang Rumah : Sudah lama… 

Anak Lio Pai : Kenal kalian dengan kami ini tidak orang rumah? 

Orang Rumah : Tidak kenal 

Anak Lio Pai : Boleh kami naik? 

Orang Rumah : Boleh, naiklah. 

Setelah itu, orang berdua itu langsung menemui raja tadi di dalam kamarnya. 

Anak Si Doge : Tetua… 

Raja  : Oi… 

Anak Si Doge : Kenal kami lagi, Tetua? 

Raja  : Tidak tentu lagi, do, Nak… 

Anak Si Doge  : Ha, si tentu itulah nama saya, Tetua… 

Raja  : Ah, iya pula tu! 

Anak Lio Pai : Tetua, kalau dengan saya kenal tidak?  

Raja  : Entahlah … 

Anak Lio Pai : Ha, si entah itulah nama saya tu…  

Itulah kerja mereka, itulah nama orang itu tadi, si entah dan si tentu, habis itu orang itulah 

yang merawat tetua itu. Sampai tiga hari, sudah kurang sakit tetua itu, orang berdua tadi 

berkata,  

Anak Lio Pai : Kami rencana besok pagi mau balik lagi (berbicara dengan orang rumah). 

Orang Rumah : Oh, iyalah… 

Anak Lio Pai : Tetua ini sudah kurang sakitnya.  

Orang Rumah : Iya…  

Anak Lio Pai : Tidurlah kalian, biar kami yang menjaga tetua untuk malam ini. 

Saat semuanya sudah tertidur, lalu orang berdua tadi mencekik raja tadi, langsung 

meninggal. Lalu dibangunkannya orang rumah tadi, langsung bangun semuanya.  

Anak Si Doge : Tetua ini sudah meninggal, orang rumah (Anak Si Doge dan Anak Lio 

Pai). 
 

Pada bagian cerita ini, Anak Si Doge dan Anak Lio Pai merasa bahwa mereka cukup 

pintar dan cerdik sehingga mereka memutuskan untuk merantau bersama. Kemudian saat 

sampai di sebuah kampung yang mereka dengar kabarnya bahwa raja di kampung itu 

sedang sakit keras, mereka pun mendatanginya untuk melakukan tipu daya. Mereka 

berbohong kepada penjaga rumah raja dengan bersikap seolah-olah mereka adalah orang 

yang dikenal oleh raja. Demikian juga pada raja, mereka membohongi raja seolah-olah raja 

sebenarnya mengenal mereka, tetapi karena sedang sakit, menjadi lupa. Singkat cerita, 



SANGGAM: Jurnal Ilmu Sastra                ISSN     

Vol. 1, No. 1, Juli 2024, hlm. 65-77  75 
 

         http://    

 

mereka akhirnya diberi keleluasaan untuk mengurus raja yang sedang sakit. Lalu, pada 

waktu yang tepat, mereka membunuh raja dan mengatakan kepada seluruh orang yang ada 

di rumah bahwa sakit raja sudah parah hingga meninggal dunia. Kemudian, pada bagian ini 

tampaklah bahwa motivasi Anak Si Doge dan Anak Lio Pai melakukan kejahatan tersebut 

adalah untuk mendapatkan harta raja yang kemudian memang mereka dapatkan setelah 

melakukan kebohongan selanjutnya kepada anggota keluarga.  

Anak Si Doge dan Anak Lio Pai pada awalnya berbohong seperti anak-anak pada 

umumnya yakni berbohong untuk bercanda atau keseruan saja. Akan tetapi, perasaan itu 

berubah setelah menyadari bahwa mereka memiliki kecerdikan yang sama, yakni mampu 

dan suka mengelabui orang lain. Kebohongan dilanjutkan dengan motivasi mendapatkan 

harta dan di akhir cerita kedua anak itu saling membohongi untuk menguasai harta satu 

sama lain. Keduanya pun akhirnya mati akibat kebohongan masing-masing. Pada tahap 

inilah kebohongan mereka telah dapat digolongkan menjadi mitomania yang tidak hanya 

merugikan orang lain, tetapi juga merugikan diri penderita itu sendiri.   

Kebohongan anak-anak pada usia dini sebenarnya sulit untuk dideteksi (Talwar & 

Crossman, 2012). Padahal, anak-anak mampu melakukan kebohongan sejak dini. 
Berbohong sejak dini dianggap bersifat normatif, mencerminkan perkembangan kognitif 

dan sosial anak-anak (Talwar & Crossman, 2011). Namun, seiring bertambahnya usia, 

kemampuan kognitif anak-anak bertambah sehingga kemampuan berbohong akan menjadi 

lebih efektif. Anak-anak pun sebenarnya menyadari bahwa kebohongan tidak dibenarkan 

secara moral sehingga pada usia anak-anak tersebut, biasanya kebohongan dilakukan untuk 

menyelamatkan diri. Dalam kasus Anak Si Doge dan Anak Lio Pai, kebohongan menjadi 

semakin parah karena lingkungan yang mendukung. Lingkungan seseorang dapat  

memengaruhi seseorang itu dalam bertidak dan berperilaku sehingga penting untuk 

memilih lingkungan yang  baik  agar  dapat  tertular  menjadi  anak  yang  baik (Andriyani 

& Piliang, 2024).   

Kebohongan biasa berubah menjadi mitomania saat kebohongan tersebut dilakukan 

secara terus-menerus dan untuk mendapatkan sesuatu yang diinginkan. Ketika kebohongan 

yang dilakukan adalah ‘kebohongan putih’ yang dianggap normal berarti tidak terjadi 

kekosongan pada subjek imajiner sehingga untuk mempertahankannya agar tidak berubah 

menjadi mitomania adalah dengan mengisi subjek simbolik. Subjek simbolik yang 

diperkenalkan makna-makna dan nilai-nilai sosial, logika, dan diferensiasi dengan baik 

akan mengenali tanda-tanda kapan ia harus melakukan ‘kebohongan putih’ dan kapan ia 

tidak boleh melakukan kebohongan sama sekali. Dengan demikian, pada saat real 

menunjukkan kenyataan yang traumatis, yang tidak disukai, dan tidak diinginkan, 

kesadarannya akan membuat subjek itu tetap menghindari kebohongan.   

Berdasarkan keseluruhan temuan, hasil, dan pembahasan penelitian, tokoh-tokoh 

utama cerita rakyat Desa Telayap, Pelalawan, Riau, dominan menunjukkan gejala 

mythomania dan terdapat pula tokoh utama yang menunjukkan gejala xenophobia. Dalam 

psikoanalisis, gejala-gejala ini menunjukkan subjek imajiner yang tidak utuh dan 

terdapatnya ‘mirror’ yang tidak tepat. Kedua hal ini merupakan gangguan kejiwaan yang 

berada pada ‘ketidaksadaran’ subjek. Dalam hal bahwa objek penelitian ini adalah cerita 

rakyat dan cerita rakyat sebagai bagian dari sastra lisan pada umumnya memiliki kearifan 

lokal, menjadi pertanyaan apakah cerita-cerita seperti ini tetap menunjukkan kearifan lokal 

tersebut? Ditambah bahwa sejatinya pengarang bebas menyampaikan apapun dalam karya 

sastranya (Andriyani dkk., 2024), apakah kebebasan ini tetap menyiratkan muatan kearifan 

lokal dalam cerita rakyat Desa Telayap? Penelitian ini berhasil menjawab bahwa cerita 

rakyat dengan gejala gangguan psikologis tokoh utama seperti ini ternyata tetap 

menunjukkan adanya kearifan lokal. Hasil penelitian menunjukkan bahwa tokoh utama 



76 SANGGAM: Jurnal Ilmu Sastra ISSN  

 Vol. 1, No. 1, Juli 2024, hlm. 65-77 

  

Noni Andriyani, dkk. 

Mythomania dalam Cerita Rakyat Desa Telayap, Pelalawan, Riau 

dengan gangguan psikologis yakni mythomania dan xenophobia ini ternyata disebabkan 

oleh sesuatu yang hilang pada diri anak yakni keluarga, rumah, kasih sayang, dan waktu 

bermain. Ketika anak-anak kehilangan hal ini, anak-anak akan tumbuh menjadi pribadi 

yang janggal, bahkan gagal. Cerita rakyat Desa Telayap memberikan edukasi kepada 

masyarakat bahwa keluarga adalah tempat awal mula karakter anak dibentuk sehingga 

tidak membiarkan ada ‘mirror’ yang tidak tepat adalah antisipasi dini untuk menjaga 

tumbuh kembang psikologis anak.  

    

SIMPULAN  

Berdasarkan seluruh hasil penelitian dan pembahasan dapat disimpulkan bahwa 

terdapat karakter mythomania dan xenophobia dalam sebagian besar tokoh utama cerita 

rakyat Desa Telayap, Pelalawan, Riau. Mythomania dan xenophobia yang terjadi pada diri 

tokoh utama tersebut merupakan ‘ketidaksadaran’ subjek terhadap dirinya dan 

perbuatannya. Dengan psikoanalisis Lacan dapat disimpulkan bahwa tokoh-tokoh utama 

yang mengalami kedua gejala psikologis ini pada umumnya disebabkan oleh hilangnya 

‘objek a’ pada subjek imajiner sehingga digantikan oleh ‘sang liyan’.   

 

UCAPAN TERIMA KASIH 

Penelitian ini menggunakan data cerita rakyat yang dikumpulkan di Desa Telayap, 

Kabupaten Pelalawan, Riau pada 2019 sebagai bagian dari penelitian Hibah DRPM Dikti 

2019. Oleh karena itu, ucapan terima kasih disampaikan kepada segenap tim Hibah DRPM 

Dikti 2019 yang telah bersedia memberikan bantuan biaya penelitian. Lalu, terima kasih 

juga kami sampaikan kepada para informan yang telah bersedia meluangkan waktu untuk 

membantu tim penelitian mendapatkan data di lapangan. Demikian juga halnya kepada 

pemimpin dan pejabat daerah Desa Telayap, Kabupaten Pelalawan, Riau pada 2019 atas 

izin dan kesempatan yang telah diberikan kepada kami untuk dapat mendokumentasikan 

cerita rakyat ini.  

  

 

Daftar Pustaka  

 

Ahmadi, A. (2011). Cerita Rakyat Pulau 

Raas dalam Konteks Psikoanalisis 

Carl G. Jung. Masyarakat, 

Kebudayaan, Dan Politik, 24(2), 

109–116. 

Andriyani, N., & Piliang, W. S. H. 

(2024). Alih Wahana Cerita Rakyat 

Legenda Malin Kundang ke Film 

Animasi. GERAM, 12(1), 130–142. 

https://doi.org/https://doi.org/10.252

99/geram.2024.17075 

Andriyani, N., Santoso, A., & Susanto, 

G. (2024). Diskriminasi terhadap 

Ibu Bekerja dalam Novel Sesuk 

Karya Tere Liye: Sebuah Analisis 

Wacana Kritis. Indonesian 

Language Education and Literature, 

9(2), 229–314. 

https://doi.org/10.24235/ileal.v9i2.1

3642 

Bracher, M. (2005). Jacques Lacan, 

Diskursus, dan Perubahan Sosial: 

Pengantar Kritik-Budaya 

Psikoanalisis (G. Admiranto 

(trans.)). Jalasutra. 

Creswell, J. W. (2017). Research Design: 

Pendektan Metode Kualitatif, 

Kuantitatif, dan Campuran (A. 

Fawaid & R. K. Pancasari (trans.); 

4th ed.). Pustaka Pelajar. 

Danandjaja, J. (1994). Folklor Indonesia: 

Ilmu Gosip, Dongeng, dan lain-lain 

(4th ed.). Pustaka Utama Grafiti. 

Hartati, M. (2019). Penggambaran Watak 

dalam Cerita Rakyat “Petualangan 

Pak Aloi” Karya Zainuddin Muhyid. 

Jurnal Pendidikan Bahasa, 8(1), 

124–138. 



SANGGAM: Jurnal Ilmu Sastra                ISSN     

Vol. 1, No. 1, Juli 2024, hlm. 65-77  77 
 

         http://    

 

Heidarizadeh, N. (2015). The Significant 

Role of Trauma in Literature and 

Psychoanalysis. Procedia - Social 

and Behavioral Sciences, 192, 788–

795. https://doi.org/: 

10.1016/j.sbspro.2015.06.093 

Hekim, A. (2022). An Investigation at 

The Point Where Mythomania 

Meets Manipulative Lie: A Forensic 

Case. Dusunen Adam J Psychiatr 

Neurol Sc, 35, 71–72. 

https://doi.org/DOI: 

10.14744/DAJPNS.2022.00176 

Korenis, P., Gonzales, L., Kadriu, B., 

Tyagi, A., & Udolisa, A. (2015). 

Pseudologia Fantastica: Forensic 

and Clinical Treatment Implications. 

Comprehensive Phsichiatry, 56, 17–

20. 

https://doi.org/https://doi.org/10.101

6/j.comppsych.2014.09.009 

Nisha, B. (2022). Lost in Imagined 

Space: A Psychoanalysis of 

Participatory Design. Design 

Studies, 81(C), 1–24. 

https://doi.org/https://doi.org/10.101

6/j.destud.2022.101108 

Nitayadnya, I. W. (2015). Ansietas 

S.E.W. Roorda Van Eysinga dalam 

Puisi “Hari Terakhir Orang Belanda 

di Pulau Jawa”: Psikoanalisis 

Jacques Lacan. Metasastra, 8(1), 

17–30. 

Peterie, M., & Neil, D. (2020). 

Xenophobia Towards Asylum 

Seekers: A Survey of Social 

Theories. Journal of Sociology, 

56(1), 23–35. 

https://doi.org/https://doi.org/10.117

7/1440783319882526 

Propp, V. J. (1982). Structure and History 

in the Study of Folktales (A Reply to 

Levi Strauss). Russian Literature, 

12, 11–32. 

Rifa’in, A., & Wardana, E. (2023). 

Analisis Psikologis Mythomania 

dengan Isu Penyebaran Hoaks di Era 

Post-Truth: Perspektif Alqur’an. 

Tafsir, 1(2), 124–134. 

https://doi.org/https://doi.org/10.623

76/tafasir.v1i2.20 

Silitonga, F. M. C., & Sinaga, W. (2022). 

Legenda Raja Datuk Nabolon pada 

Masyarakat Batak Toba: Analisis 

Psikosastra. Kompetensi, 15(2), 

194–201. 

Talwar, V., & Crossman, A. M. (2011). 

From Little White Lies to Filthy 

Liars: The Evolution of Honesty and 

Deception in Young Children. 

Advances in Child Development and 

Behavior, 40, 139–179. 

https://doi.org/https://doi.org/10.101

6/B978-0-12-386491-8.00004-9 

Talwar, V., & Crossman, A. M. (2012). 

Children’s Lies and Their Detection: 

Implications for Child Witness 

Testimony. Developmental Review, 

32(4), 337–359. 

https://doi.org/https://doi.org/10.101

6/j.dr.2012.06.004 

Teixeira, S. P. de A., Calou, A. L. F., & 

Fernandes, R. M. M. (2019). A 

Mentira Como um Hábito 

Disfuncional: Um Estudo Sobre a 

Terapia Cognitivo-Comportamental 

No Tratamento da Mitomania. 

Revista Multidisciplinar e de 

Psicologia, 13(47), 966–980. 

https://doi.org/DOI: 

10.14295/idonline.v13i47.2098 

 


