
SANGGAM: Jurnal Ilmu Sastra                ISSN     

Vol. 1, No. 1, Juli 2024, hlm. 27-41  27 
 

         http://    

 

TAA-TAANGKE SUATU SASTRA LISAN MASYARAKAT MUNA:  

KAJIAN SEMIOTIK UMBERTO ECO 

 

 

TAA-TAANGKE AN ORAL LITERATURE OF THE MUNA PEOPLE: 

UMBERTO ECO’S SEMIOTIC STUDY 

 
Saharul Hariyono* 

 

Universitas Negeri Yogyakarta 

Jl. Colombo No.1, Sleman, Daerah Istimewa Yogyakarta 

Email: saharulhariyono@gmail.com 

 

Abstract 

Muna people use taa-taangke as children’s lullaby. So this study analyzes initial 

interpretant, cultural codes, and function taa-taangke. Sources of research data are taa-

taangke from a book by the Muna Language Research and Development Team in 1991. 

Data collection using hermeneutics is open, flexible, and free according to the context of 

the cultural unit in the taa-taangke. Data analyzers use the Umberto Eco semiotic which 

embodies the analysis of cultural codes and sign systems. The results of the research are as 

follows. First, the initial interpretant taa-taangke lead to a distortion of the onslaught of 

the times, namely the entry of popular songs similar to taa-taangke. Second, cultural codes 

taa-taangke, namely: kabhela (sadness) code; adhati (moral) code; and anonymous code. 

Third, function taa-taangke in the form of the function of the past as a means of expressing 

community ideas; character education with the value of honesty; magical means of 

legitimation; and entertainment media. Moreover, there is a modern function as 

maintaining Muna language and culture. 

 

Keywords: oral literature, taa-taangke, Umberto Eco Semiotic, cultural codes 

 

Abstrak 

Masyarakat Muna menggunakan taa-taangke sebagai nyanyian pengantar tidur anak-anak. 

Maka kajian in menganalisis interpretan awal, kode-kode budaya, serta fungsi taa-taangke. 

Sumber data penelitian adalah taa-taangke yang diperoleh dari sumber buku yang ditulis 

Tim Peneliti dan Pengembangan Bahasa Muna Tahun 1991. Pengumpulan data dengan 

teknik hermeneutika secara terbuka, lentur, dan bebas menurut konteks unit budaya dalam 

karya taa-taangke. Analisis data menggunakan semiotik Umberto Eco yang 

mengejawantahkan pada analisis sistem kode dan tanda budaya. Hasil peneltian sebagai 

berikut. Pertama, interpretan awal taa-taangke mengarah pada distorsi gempuran zaman 

yaitu masuknya nyanyian populer yang sejenis dengan taa-taangke. Kedua, kode-kode 

budaya taa-taangke yang meliputi: kode kabhela (lara); kode adhati (moral); dan kode 

anonim. Ketiga, fungsi taa-taangke berupa fungsi masa lampau sebagai sarana 

pengungkapan ide/gagasan masyarakat; pendidikan karakter yang bernilai kejujuran; alat 

legitimasi magis; dan media hiburan. Selain itu, ada fungsi masa kini sebagai 

pemertahanan bahasa dan budaya Muna. 

 

Kata Kunci: sastra lisan, taa-tangke, semiotika Umberto Eco, kode-kode budaya 

mailto:saharulhariyono@gmail.com


28 SANGGAM: Jurnal Ilmu Sastra ISSN  

 Vol. 1, No. 1, Juli 2024, hlm. 27-41 

  

Saharul Hariyono 

Taa-Taangke Suatu Sastra Lisan Masyarakat Muna:  Kajian Semiotik Umberto Eco 

 

PENDAHULUAN 

Secara umum, karya sastra merupakan produk yang bernilai estetika hasil cipta 

manusia. Karya sastra sering menceritakan kisah-kisah bersifat imajinatif dengan sudut 

pandang beraneka yang mengangkat persoalan kehidupan manusia dan kemanusiaan. 

Selain kedua pokok persoalan itu, karya sastra juga tidak terlepas dari persoalan 

kebudayaan. Seperti kata Andriens Hans Teeuw, pakar sastra Indonesia asal Belanda 

bahwa sastra tidak jatuh begitu saja dari langit, tapi lahir dari unsur budaya (Teeuw, 1986: 

11-12). Sastra yang bernuansa kebudayaan tersebut salah satunya banyak ditemukan pada 

sastra lisan. Oleh karena itu, sastra lisan mahfum sebagai cerminan kebudayaan. Namanya 

sastra yang dilisankan, maka mediumnya diserbarluaskan secara turun-temurun atau mulut 

ke mulut (Hutomo, 2019:1). Penyebarannya pun menggunakan bahasa daerah hasil dari 

ekspresi dan refleksi mendalam penuturnya (Alifuddin dkk., 2022: 208; Lamusu, 2020: 

506). Sastra lisan juga sering dianggap konstruksi awal ilmu kesusastraan dunia karena 

perkembangannya memerlukan waktu yang lama dan tidak tercatat oleh buku sejarah 

dunia. Maka sering terdengar bahwa sastra lisan tidak diketahui siapa penciptanya dan 

mengalir (baik pendengaran maupun verbal) begitu saja di tengah masyarakat. Ada 

berbagai jenis sastra lisan di dunia ini yang terbagi dalam tiga kategori, yakni bercorak 

cerita, bukan cerita, dan tingkah laku/drama (Badara & Dinar, 2020: 6).  

Salah satu sastra lisan yang perlu dilihat dan dicermati adalah taa-taangke (nyanyian 

rakyat) dari masyarakat Muna, Sulawesi Tenggara. Taa-taangke adalah nyanyian untuk 

meninabobokan anak (Berg & Marafad, 2013: 369). Taa-taangke termasuk sastra lisan 

bercorak bukan cerita. Hanafi, dkk. (1991) menerangkan bahwa secara keseluruhan bahasa 

taa-taangke sukar dipahami, tetapi persoalan tersebut bukanlah menjadi hambatan asalkan 

iramanya tepat dan menarik bagi pendengar. Walaupun secara kecakapan terpenuhi, tetapi 

secara kesosialan: makna dan fungsi belum terakomodasi sehingga sastra lisan itu tidak 

akan mudah dipahami dan berakhir begitu saja pada nuansa estetiknya. Selain itu, di 

tengah perkembangan teknologi, eksistensi sastra lisan kian meredup. Masyarakat mulai 

tampak meninggalkannya dengan berbagai faktor persoalan.  

Bercermin dari persoalan-persoalan tersebut, sastra lisan sebagai bagian dari folklor 

seharusnya ada upaya untuk mengembangkan dan melestarikannya. Oleh karena itu, 

penulis tertarik untuk mengkaji taa-taangke dari segi kesosialan. Adapun masalah yang 

diajukan: bagaimanakah interpretan awal dan kode-kode budaya taa-taangke dalam 

masyarakat Muna serta seperti apa fungsi nyanyian tersebut? Adapun untuk menjawab 

rumusan masalah tersebut diperlukan suatu komponen-komponen pisau analisis sistematis 

hingga pada akhirnya bisa mendapatkan pemahaman kesosialan dalam taa-taangka 

tersebut. Dengan demikian, semiotika Umberto Eco dirasa sangat cocok digunakan untuk 

menganalisisnya. Semiotika ini menawarkan aspek budaya yang dapat dipelajari sebagai 

isi dari kegiatan semiotik yang tertuju pada norma, tata nilai, etika, sikap kesopanan, 

tingkah laku, adat-istiadat, tradisi, dan upacara ritual (Eco, 1979: 66). Perihal tersebut, Eco 

menyebutnya sebagai istilah cultural codes atau kode-kode budaya. Selain itu juga, 

diharapkan hasil penelitian ini mampu memberi kontribusi nyata dalam aspek akademis 

mamupun pembangunan. Secara akademis memperkaya referensi pengkajian dalam ranah 

sastra lisan, dan secara pembangunan menjadi bahan pengarsipan khususnya taa-taangke 

yang dapat dimanfaatkan untuk mengembangkan khazanah sastra di Indonesia. 

Secara nyata, penelitian ilmiah terhadap taa-taangke dalam masyarakat Muna sejauh 

pencarian dan eksplorasi telah ada. Pertama, diteliti oleh Mulawati dari aspek sosiologis 

dan pendidikan karakter. Mulawati menyebut taa-taangke secara eksplisit sebagai 

“nyanyian orang tua untuk anak.” Aspek sosiologis mengantarkan kepada pengungkapan 

bahwa nyanyian ini diperuntukan untuk kelas sosial kaomu (bangsawan), walaka 



SANGGAM: Jurnal Ilmu Sastra                ISSN     

Vol. 1, No. 1, Juli 2024, hlm. 27-41  29 
 

         http://    

 

(bangsawan di bawah satu tingkat kaomu), dan maradika (kelas bawah), kemudian 

Mulawati melanjutkan penelitian ini dan menemukan ada nilai pendidikan karakter bangsa 

seperti disiplin, kerja keras, mandiri, kreatif, dan toleransi  (Mulawati, 2014a: 190; 2014b: 

201). Kedua, dari tesis La Ode Kasmir Ani (2014) dengan mengkajinya dari segi bentuk, 

isi, serta model pelestariannya. Di sini penulis menyebut taa-taangke sebagai mbue-bue 

dan kemudian tetap menggolongkan nyanyian tersebut seperti yang diuraikan Mulawati. 

Adapun dalam kamus Muna – Indonesia baik edisi cetak dan daring susunan René van den 

Berg & Sidu Marafad untuk nyanyian meninabobokan anak disebut dengan istilah taa-

taangke. Persoalan berbagai istilah yang dipergunakan untuk menyebut taa-taangke dalam 

penelitian tersebut tidak terlalu menjadi perdebatan, tetapi taa-taangke lebih luwes (mudah 

menyesuaikan) daripada mbue-bue atau sejenisnya. Artinya taa-taangke tidak mengenal 

segi strata sosial, maka itulah unsur yang membedakannya dari penelitian-penelitian 

sebelumnya. Adapun penelitian relevan dari segi pisau bedah Semiotika budaya Eco, 

tampak pada penelitian Sriyono, dkk. yang meneliti sastra lisan Biak, Papua. Hasil 

analisisnya diperoleh bahwa ada kode-kode signifikan serta makna kode-kode budaya yang 

mengantarkan pengomunikasian sastra lisan Biak ke dalam proyeksi berpikir eksistensi dan 

gengsi (Sriyono dkk., 2015: 88). 

Teeuw secara konkret menyatakan dalam bukunya Membaca dan Menilai Sastra 

(1983) bahwa meneliti karya sastra itu perlu suatu sistem pengkodean yang kompleks. 

Dimulai dari pengkodean awal yaitu kode bahasa yang digunakan dalam karya itu, 

kemudian kode pengetahuan budaya yang tampak terjalin. Di samping kedua kode 

tersebut, diperlukan juga kode sastra untuk memberi makna sepenuhnya atas kutipan data-

data sesuai dengan konteks kesosialan yang diarahkan (Teeuw, 1983: 12-14). Maka dari 

itu, sastra (lisan dan nonlisan) penuh dengan sistem tanda dan konvensi tanda (Taum, 

2020: 1). Karya sastra yang tidak pernah lepas dari persoalan penafsiran tanda dalam 

budaya tersebut salah satunya dapat dianalisis menggunakan semiotika Umberto Eco. Dia 

adalah semiotikawan yang menaruh perhatian membaca tanda melalui unit-unit budaya 

(Cossu, 2017: 63; Sholih, 2022: 185-186). Bukunya La Struttura Assente: La Ricerca 

Semiotica e il Metodo Strutturale (2016) dan A Theory of Semiotics (1979) dengan 

kompleks memberikan pemahaman unit-unit budaya itu. Eco dalam meletakkan pijakan 

semiotika berangkat dari konsep Charles Sanders Peirce yang menyatakan bahwa semiotik 

suatu doktrin tanda yang bertalian erat dengan logika (Peirce, 1955: 288). Bagi Peirce 

memahami ilmu tanda itu sebagai semiosis, karena menilai dunia penuh dengan tanda 

(Asriningsari & Umaya, 2010: 73). Namun dalam kerangka kerja semiotik Eco, semiosis 

adalah sesuatu yang dapat berpengaruh, beraksi, dan dapat digambarkan (Desogus, 2012: 

505). Semua hasil semiosis ini berkat kerjasama dari tanda, objek, dan interpretannya. 

Beberapa dasawarsa belakangan ini, semiotika telah menarik perhatian terhadap isu-isu 

budaya (Santosa, 2021: 24). 

Eco pada akhirnya memperkenalkan batas-batas politis atau komponen tentang 

wilayah penelitian semiotika. Batasan tersebut dimulai dari proses komunikasi sampai 

pada sistem budaya yang kompleks. Komponennya meliputi: batasan taktil; kode rasa; 

tanda penciuman; semiotika-binatang; paralinguistik; semiotika medis; kinesis & 

proksemik; kode musik; bahasa yang diformalkan; bahasa tertulis, alfabet tak dikenal, kode 

rahasia; bahasa alam; komunikasi visual; sistem objek; struktur alur; teori teks; kode-kode 

budaya; ekstetika teks; komunikasi massa; dan retorika (Eco, 1979: 9-14). Dari kesekian 

batas-batas politis yang ada, dalam menelaah sastra lebih cocok menggunakan kode-kode 

budaya. Kode-kode budaya ini berhubungan dengan sistem perilaku dan nilai. Sistem 

tersebut berada dalam sistem sopan santun dengan hierarki ‘pemodelan sekunder’ yang 

dapat dibayangkan oleh suatu masyarakat. Selanjutnya kode-kode budaya sebagai wilayah 



30 SANGGAM: Jurnal Ilmu Sastra ISSN  

 Vol. 1, No. 1, Juli 2024, hlm. 27-41 

  

Saharul Hariyono 

Taa-Taangke Suatu Sastra Lisan Masyarakat Muna:  Kajian Semiotik Umberto Eco 

 

penelitian semiotika Eco itu akan dipergunakan sebagai formula untuk menjawab rumusan 

masalah yang diteliti.  

 

METODE PENELITIAN 

Desain penelitian ini bersifat kualitatif yaitu berupa penelusuran kata-kata dan 

sejenisnya dalam sastra (Endraswara, 2021: 22). Untuk jenis penelitian akan dilakukan 

secara studi pustaka dan lapangan. Studi pustaka menelusuri empat taa-taangke yang 

diperoleh dari sumber hasil buku Tim Peneliti dan Pengembangan Bahasa Muna (Hanafi 

dkk., 1991: 40). Empat taa-taangke tersebut berjudul: Ghondo Laea, Wa Kaina-ina 

Nggure, Tiitibhata, dan Dhuu-Dhuungke. Studi lapangan digunakan untuk melakukan 

cross-check (keakuratan) atas data-data dalam buku tersebut dengan melibatkan informan 

(pemuka adat) masyarakat Muna yang memiliki pemahaman lebih tentang taa-taangke 

sehingga akan mendapatkan persetujuan, pemahaman atas data yang dianalisis. Pendekatan 

penelitian yang digunakan adalah pendekatan etik yang menekankan pada sudut pandang 

peneliti yang subjektivitas dan objektivitas (Endraswara, 2021: 34; Harris, 1999: 120-155). 

Etik muncul atas desakan perspektif antropologi sastra. Teknik pengumpulan data 

menggunakan cara hermeneutika yakni ditafsirkan secara terbuka, lentur, dan bebas 

menurut konteks unit budaya dalam karya taa-tangke. Taa-taangke selanjutnya dianalisis 

mengikuti langkah kerja semiotika Eco yang terletak pada sistem kode dan tanda budaya . 

Hal ini dapat dijabarkan berikut ini. Pertama, menganalisis kode-kode budaya yang ada 

dengan cara analisis semiotik pada sistem sintaksis (merujuk sturuktur kebahasaan) menuju 

ke sistem semantik (pemaknaan sebagai suatu kebudayaan). Kedua, pemaknaan berikutnya 

merujuk pada unit-unit budaya dalam karya sehingga dapat mengungkap praanggapan dan 

kelogisan taa-taangke (Eco, 1979: 54-67). Kedua analisis tersebut dikenal dengan istilah 

produksi tanda (sign production), 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

HASIL 

Seperti yang telah dideskripsikan pada subbab pendahuluan, salah satu aspek yang 

mendukung keberadaan sastra salah satunya adalah sastra lisan. Namun tanpa kita sadari 

sastra lisan belakangan ini seolah-olah telah ditelan bumi. Perihal ini didasari dari 

penyebarannya tidak dilakukan secara terbuka (tertulis) dalam lingkungan masyarakat. 

Praktik seperti ini lazim disebut dengan istilah tradisi lisan. Tradisi lisan kemudian pada 

fundamennya ada di tengah-tengah masyarakat, namun keberadaannya sukar terdeteksi. 

Seperti halnya pada masyarakat Muna yang memiliki sastra lisan taa-taangke. Taa-taangke 

seperti umumnya di Nusantara, alat penyampaiannya secara lisan dengan menggunakan 

bahasa Muna. Namun taa-taangke yang berproses secara alami ini mengalami stagnasi 

akibat banyak persoalan atau permasalahan. Akhirnya beberapa permasalahan telah 

ditemukan dan dijabarkan dalam penelitian ini. Adapun jawaban atas permasalahan 

tersebut diharapkan untuk tetap mengeksiskan sastra lisan ini. Temuan yang sejalan dengan 

fokus permasalahan tersebut, diklasifikasikan ke dalam tiga kategori, yaitu (1) interpretan 

awal taa-taangke; (2) kode-kode budaya taa-taangke; dan (3) fungsi taa-taangke. Temuan 

penelitian untuk selengkapnya disajikan pada tabel 1. Adapun data taa-taangke disajikan 

pada lampiran. 

 

 

 

 

 



SANGGAM: Jurnal Ilmu Sastra                ISSN     

Vol. 1, No. 1, Juli 2024, hlm. 27-41  31 
 

         http://    

 

Tabel 1. Hasil Taa-Taangke dalam Berbagai Fokus Permasalahan 

 

No. Aspek Wujud 

1.  Interpretan Awal Taa-Taangke - Distorsi gempuran zaman: masuknya 

budaya populer  

2. Kode-kode Budaya Taa-Taangke - Kode kabhela (lara) 

- Kode adhati (moral) 

- Kode anonim 

3. Fungsi Taa-Taangke - Masa lampau 

- Masa kini 

 

 

PEMBAHASAN 

1. Interpretan Awal Sastra Lisan Taa-Taangke: Sastra yang Mulai Terlupakan 

Sastra lisan masyarakat Muna, Sulawesi Tenggara sedikit demi sedikit terancam 

punah dan berpotensi tidak dikenal lagi oleh masyarakat pendukungnya. Padahal sastra 

lisan sarat sikap, etika dan nilai-nilai luhur budaya bangsa. Sampai saat ini sastra lisan 

Muna relatif cukup banyak dan salah satunya adalah taa-taangke. Namun kuantitatif 

seperti itu tampak berbanding terbalik dengan pengenalan dan pemahamannya di 

masyarakat. Penggerusnya diyakini oleh zaman. Perihal tersebut disebabkan oleh 

masuknya budaya populer yang menggantikan sastra lisan. Taa-taangke sebagai nyanyian 

pengantar tidur tampak telah tergantikan oleh lagu-lagu populer atau lagu anak berbahasa 

Inggris dengan mudah berkelindan. Tinggal mengarahkan gawai ke situs unduh dan lagu 

tersebut siap diperdengarkan untuk anak-anak. Bahkan masyarakat Muna khususnya 

generasi muda telah meninggalkan kebiasaan menyanyikannya taa-taangke ini (Mulawati, 

2014a: 191). Lebih memprihatinkan lagi, pada tataran penggunaan bahasa Muna penutur 

jatinya mulai berkurang. René van den Berg dalam penelitiannya Juara Satu Dua: 

Membandingkan Situasi kebahasaan Indonesia dan Papua Nugini (2014) mengungkapkan, 

sejak tahun 1990-an masyarakatnya mulai bergeser ke bahasa Indonesia daripada bahasa 

Muna, sehingga makin banyak anak-anak dan remaja tidak menguasai lagi bahasa ibu 

mereka. Perihal persoalan ini diperjelas kembali oleh penelitian Prof. Zalili Sailan 

Pemertahanan Bahasa Muna di Kabupaten Muna Sulawesi Tenggara (2014), menilai 

bahasa Muna diangka kritis karena masyarakatnya mulai usia 0 – 19 tahun kurang aktif 

berbahasa Muna, dan usia 20 – 49 tahun tidak peduli dengan penggunaan bahasanya. 

Meskipun kedua penelitian tersebut bukan termutakhir atau dua dekade yang lalu, tetapi 

persoalan-persoalan yang dikemukakan masih terus-berlanjut sampai sekarang ini. 

Suripan Sadi Hutomo (2019) menyebut persoalan sastra lisan ini secara umum 

sebagai “mutiara yang terlupakan.” Taa-taangke menjadi perihal sukar untuk sekarang ini 

dijangkau, keberadaannya dianggap remeh, dan lambat laut dilupakan. Menurut pemaparan 

informan di lapangan, persoalan yang terjadi karena dahulu masyarakat Muna memahami 

taa-taangke hanya melalui pewarisan tanpa sadar (lisan) yang didendangkan oleh 

pendahulu mereka. Bahkan demi menelusuri sastra lisan ini perlu upaya dan kerja keras 

karena faktor-faktor yang telah disebutkan sebelumnya. Padahal taa-taangke sebenarnya 

secara implisit bisa menjadi pengajaran karakter atau cakrawala yang dapat membuka 

memori kolektif kebudayaan masyarakat Sulawesi Tenggara. Secara eksplisit pun 

sebenarnya bisa dijadikan sebagai usaha pelestarian dan revitalisasi sastra lisan Muna; 

kepentingan pembangunan maupun akademis yang praktis. Selanjutnya mengarahkan taa-

taangke sebagai pengembangan kebudayaan nasional yang tampak saat ini sudah pada fase 



32 SANGGAM: Jurnal Ilmu Sastra ISSN  

 Vol. 1, No. 1, Juli 2024, hlm. 27-41 

  

Saharul Hariyono 

Taa-Taangke Suatu Sastra Lisan Masyarakat Muna:  Kajian Semiotik Umberto Eco 

 

distorsi karena gempuran budaya asing yang belum tentu berkenan dengan kepribadian 

bangsa Indonesia.  

 

2. Kode-Kode Budaya Taa-Taangke 

Dalam KBBI IV daring pemutakhiran terbaru 2023, kode adalah tanda (kata-kata, 

tulisan) yang disepakati untuk maksud tertentu, sementara budaya dimaknai sesuatu yang 

sudah menjadi kebiasaan dan sukar diubah, pikiran, akal budi. Jika disimpulkan kode 

budaya tersebut adalah sebuah tanda yang berupa kata-kata atau tulisan yang bermuara 

pada kebiasaan, pikiran dan akal budi. Namun, kode budaya pada pemahaman penelitian 

ini yang diselaraskan dengan semiotika Eco adalah merepresentasikan (menyimbolkan 

sesuatu) sistem perilaku dan nilai yang diwujudkan dalam tatanan dunia masyarakat (Eco, 

1979: 12). Seperti halnya taa-taangke ternyata satuan-satuan kebahasaannya memiliki 

kode-kode budaya. Berikut akan dipaparkan kode-kode budaya apa saja yang berkelindan 

dalam sastra lisan taa-taangke. 

 

2.1. Kode Kabhela (Lara) 

Bagaimana jika sebuah nyanyian pengantar tidur itu tenyata berkesan menghibur hati 

bagi yang duka atau luka? Perihal itu bisa ditemukan dalam taa-taangke berjudul: Ghondo 

Laea (lihat lampiran D1). Ghondo Laea jika diterjemahkan ke dalam bahasa Indonesia 

yakni Lihatlah Orang Itu. Perlu pemahaman lebih lanjut pada lema Laea (Orang Itu) 

karena lemanya berupa dialektika pertanyaan–respon, tetapi jawaban dan kesimpulannya 

tampak ditangguhkan sehingga menciptakan suatu misteri. Laea yang dimaksud dalam 

judul lagu tersebut, apakah merujuk kepada kata ganti persona perempuan atau laki-laki?  

Setelah penelusuran keseluruhan lirik lagu, kata ganti persona itu (ditujukkan kepada 

siapa) terjawab pada lirik lagu baris/nomor 10. Di sana ada konstituen (bagian pendukung 

konstruksi) lema Waua yang berarti perempuan. Dalam bahasa Muna dikenal artikel /wa/ 

yang dilekatkan sebelum nama perempuan. Oleh karena itu, Laea yang dimaksud dalam 

judul lagu tersebut ditunjukkan kepada kata ganti persona perempuan. Dilihat dari segi 

isinya, maka tampak bahwa lagu ini memiliki kode budaya kabhela (pelipur lara). Kode: 

kabhela—luka/duka dapat ditemukan pada lirik bernomor 5,6, dan 7.  

.... 

5   Notikai bungkano  Tersangkut badannya 

6   Bungkano pea  Badannya perih 

7   Pea manduli   Perih ketulian  

....     

 

Kabhela sendiri dalam kamus Muna–Indonesia diberi makna luka/duka (Berg & 

Marafad, 2013: 36). Setidaknya ada dua lema yang menunjukkan gejala kabhela pada lirik-

lirik tersebut. Pertama, notikai—tersangkut. Kedua, pea—perih. Dari segi rasa, lema 

tersangkut menunjukkan kata kerja bahwa badan Laea sedang tersangkut dan itu terasa 

perih, kemudian ada penambahan rasa perih yang digambarkan seperti ketulian. Jika secara 

harfiah dalam KBBI ketulian adalah gangguan pendengaran yang sudah sangat berat, maka 

secara kontekstual bahwa badan yang terasa perih itu sudah sangat perih/sakit sekali yang 

dialami oleh Laea. Selain itu, ada pengulangan irama lema yang membuat lagu taa-taangke 

ini tampak unik seperti yang diberi garis berikut ini. 

.... 

5   Notikai bungkano  Tersangkut badannya 

6   Bungkano pea  Badannya perih 

7   Pea manduli   Perih ketulian  



SANGGAM: Jurnal Ilmu Sastra                ISSN     

Vol. 1, No. 1, Juli 2024, hlm. 27-41  33 
 

         http://    

 

8   Manduli kebho  Kumbang pun ikut ketulian 

9   Kebho waua   Kumbang perempuan 

10 Waua titi   Orang itu (perempuan) mematuk 

11 Titi matano   Mematuk matanya 

....     

 

Ada beberapa lema mengalami pengulangan seperti “bungkano, pea, manduli, kebho, 

waua, dan titi”. Fenomena seperti ini disebut reduplikasi pengulangan pada baris lagu. 

Tampak pula reduplikasi fonologis pada lirik 13: ngkawaka-waka, dan lirik 14: ngkalesi-

lesi. Selain itu,  makna bahasanya sukar dipahami. Misalnya peralihan lirik 7 ke lirik 8 

seperti tidak berterima dan langsung menuju pada hewan kumbang. Perihal itu juga 

berkelindan pada lirik 10 yang tiba-tiba orang (Laea) bisa mematuk. Namun hal itu 

tidaklah menjadi persoalan, asalkan iramanya tepat dan menarik bagi pendengar (Hanafi 

dkk., 1991: 31). Ghondo Laea penuh simbol metafora yang bermakna bukan pada arti 

sebenarnya. Bisa saja lema mematuk adalah sebuah metafora yang mengarah pada usaha 

resistensi atas rasa sakit yang dialaminya sehingga terjadi nuansa ingin membebaskan diri. 

Gambaran ini menyoroti dalam keadaan masyarakat yang tampak mengekang. 

 

2.2. Kode Adhati (Moral) 

Nyanyian selanjutnya taa-taangke yang berjudul: Wa Kaina-Ina Nggure (lihat 

lampiran D2). Wa Kaina-Ina Nggure bila diterjemahkan ke dalam bahasa Indonesia 

menjadi Ibu Berambut Keriting. Nyanyian tersebut tampak menarasikan unsur kode 

budaya adhati—moral. KBBI merekam moral pada umumnya tentang (ajaran tentang) baik 

dan buruk mengenai perbuatan, sikap, dan sebagainya. Dalam bahasa Muna moral itu 

setara dengan adhati (Berg & Marafad, 2013: 2). Lema adhati awalnya berasal dari 

falsafah Muna: hansuru-hansuru mbadha, sumano konohansuru liwu; hansuru-hansuru 

liwu, sumano konohansuru adhati; hansuru-hansuru adhati, sumano konohansuru agama 

(Nuruddin, 2016: 209). Terjemahannya adalah: walaupun hancur badan, asalkan jangan 

kampung; walaupun hancur kampung, asalkan jangan adat/perilaku; walaupun hancur adat, 

asal jangan agama. Falsafah tersebut dicetuskan oleh La Kilaponto (Raja Muna VII) yang 

mulai diperkenalkan pada anak-anak saat matang atau baligh (Agus dkk., 2023: 6). 

Unsur adhati pada nyanyian setelah ditelaah secara keseluruhan (semua lirik) 

menandaskan bahwa baik individu maupun kelompok tidak boleh melakukan perilaku 

tercela (buruk). Ada lema kambolaku—curian pada lirik 4, yang kemudian diulang pada 

lirik 5 dengan frasa soano kambolakua—bukan curian yang menunjukkan lagu ini 

memberi amanat untu tidak melakuan perilaku tercela (mencuri) itu. Kemudian dipertegas 

dengan frasa kafembulano awanto—punya nenek kita sehingga terhindarlah pada perilaku 

tercela. Nyanyian ini disampaikan berbentuk lagu berbalas yang bisa dinyayikan oleh dua 

orang seperti pada lirik 1 sampai 6. Untuk lebih menunjukkan keberbalasan lagu diberi 

simbol I (lirik yang bisa dinyanyikan orang pertama) dan II (orang kedua). 

 

1 Wa kaina-ina nggure  Ibu berambut keriting    (I) 

2 Wanu mekunde ngkulou Bangun keramas menggunakan kelapa tua (I) 

3 Akiido aekunde   Saya tidak mau keramas   (II) 

4 O ghai kambolakua  Dengan kelapa curian    (II) 

5 Soano kambolakua  Bukan curian     (I) 

6 Kafembulano awanto  Punya nenek kita    (I) 

.... 

 



34 SANGGAM: Jurnal Ilmu Sastra ISSN  

 Vol. 1, No. 1, Juli 2024, hlm. 27-41 

  

Saharul Hariyono 

Taa-Taangke Suatu Sastra Lisan Masyarakat Muna:  Kajian Semiotik Umberto Eco 

 

Nyanyian rakyat yang membentuk perhatian atau ajakan bernapaskan moral ini 

dibalut dengan nuansa cerita/aktivitas sehari (daily activity) yang dilakukan oleh para gadis 

maupun orang tua masyarakat Muna sehari-hari yaitu berkeramas menggunakan kelapa tua 

yang sebelumnya telah diparut. Suatu aktivitas yang eksis pada zamannya yang akhirnya di 

era modern sekarang ini digantikan dengan sampo. Nyanyian ini juga memiliki reduplikasi 

irama lema pada baris lagu seperti pada lema “kunde, kambolakua, awanto, owa.” Ada 

juga reduplikasi fonologis pada lirik 1: kaina-ina. 

 

2.3. Kode Anonim 

Ada pula taa-taangke yang sukar diterjemahkan karena bahasa yang digunakan 

tergolong arkais, dan lemanya tidak lazim dipakai lagi di zaman sekarang. Hal ini 

dipertegas oleh keterangan beberapa data informan dalam kegiatan studi lapangan bahwa 

ada beberapa taa-taangke dalam lirik-lirik dan bahasanya sulit dipahami dan diterjemahkan 

ke dalam bahasa Indonesia. Taa-taangke yang dimaksud berjudul: Tiitibhata (lihat 

lampiran D3). Di dalam kamus pun setidaknya hanya ada satu lema yang dapat 

menerjemahkan taa-taangke tersebut, itu pun hanya bersifat pemerian contoh kalimat. 

Misalnya: o anahi dofohogaane lagu-lagu Tiitibhata—anak dijadikan seperti kera dengan 

lagu Tiitibhata (Berg & Marafad, 2013: 139). Dapat dikatakan, nyanyian ini memiliki 

unsur magis yang konon bila dinyanyikan kepada anak dapat menjelma menjadi kera. 

Hanafi, dkk. (1991) menjelaskan, setelah anak tersebut tertidur kemudian dibangunkan 

dengan seraya berkata: hogo wa oke—jadikan seperti kera untuk sementara (arkais). Anak 

dapat terbangun antara sadar dan tidak sadar. Pada saat kondisi itu diyakini mereka (anak-

anak) dapat memanjat pohon yang tinggi, sedangkan dalam keadaan normal sebenarnya 

tidak mampu memanjat. Selain itu, ada pantangannya. Mereka yang sedang memanjat 

tidak boleh menyebut nama aslinya. Jika disebut, ada kemungkinan tidak akan bisa turun 

lagi ke tanah. Suatu anomali yang tidak bisa ditafsirkan secara mendalam. 

Taa-taangke selanjutnya termasuk arkais adalah Dhuu-dhuungke (lihat lampiran D4). 

Dhuu-dhuungke dapat dimaknai menjulurkan kaki. Nyanyian ini sedikit berbeda ketika 

didendangkan dengan ketiga lagu yang telah dipaparkan sebelumnya. Jika Ghondo Laea, 

Wa Kaina-Ina Nggure, Tiibhata didendangkan saat anak mulai mengantuk menuju kondisi 

tidur, maka Dhuu-dhuungke didendangkan untuk mengisi kekosongan waktu anak. 

Misalnya, saat anak mulai merasa lapar kemudian disusul tangisan maka Dhuu-dhuungke 

mulai didendangkan. Nyanyian tersebut dapat dipakai juga pada waktu bermain-main. Para 

pemain duduk berjejer (bisa membentuk lingkaran) dengan kaki terjulur ke depan. 

Pemimpin permainan mendendangkan diikuti oleh anak lain sembari memegang lutut kiri 

dan kanan silih berganti mengikuti irama. Ketika menyebut kalimat sembali paku aini 

(kondisi perintah lagu untuk melipat salah satu kaki yang dituju) para pemain sudah siap 

dan waspada, karena apabila sudah menyebut lema aini serentak dengan memegang lutut 

kanan maka kaki kanan harus segera dilipat, begitu pun sebaliknya dengan kaki kiri. Siapa 

yang terlambat maka dia dihukum. Dia harus memimpin permainan berikutnya. Demikian 

seterusnya, sehingga permainan semakin meriah ditandai gelak tawa (Berg & Marafad, 

2013: 71; Hanafi dkk., 1991: 33). 

Sebagai produk sastra, secara keseluruhan tampak lirik-lirik taa-taangke pola 

kalimatnya yang tersusun tidak beraturan. Pola kalimat adalah sebuah cara untuk 

menyusun kalimat dengan menggunakan struktur Subjek, Predikat, Objek, dan Keterangan 

(SPOK) dan ada unsur lainnya yang bisa ditambahkan seperti kata pelengkap. Lirik-lirik 

taa-taangke mayoritas tidak bersubjek, tidak berpredikat, atau hanya berupa keterangan 

saja. Adapun kalimat lengkap karena terdiri atas S P O pada lirik 13 Ghondo Laea: saya 



SANGGAM: Jurnal Ilmu Sastra                ISSN     

Vol. 1, No. 1, Juli 2024, hlm. 27-41  35 
 

         http://    

 

minta ayamku dan lirik 3 Wa Kaina-Ina Nggure: saya tidak mau keramas. Ada juga hanya 

berupa klausa pada lirik 2: bangun keramas menggunakan kelapa tua.  

Dari korpus yang telah dipaparkan panjang-lebar tampak lirik-lirik taa-taangke tidak 

ada satu pun lema yang menunjukkan dengan berakhiran konsonan. Suku katanya secara 

terus-menerus mempunyai vokal sebagai inti dan puncak kenyaringan lema. Inti yang 

menjadi puncak kenyaringan itu biasanya didahului oleh konsonan tanpa diakhiri dengan 

konsonan. Misalnya pada lirik 3 Dhuu-Dhuungke: ngkumalea saedha. Perihal ini tidak 

terlepas dengan adanya bahasa Muna bercirikan bahasa vokalis (Aso & Konisi, 2021: 166; 

Yatim, 1981: 5). Bahasa Muna sebagai salah satu bahasa yang tidak ada satu pun lemanya 

berakhir dengan konsonan.  

 

3. Fungsi Taa-Taangke 

Quintus Horatius Flaccus dalam bukunya Arts Poetica (1844) bahwa sastra harus 

memuat  fungsi strategis dulce et utile. Sastra itu harus indah (dulce), dan sastra itu harus 

memberi makna bagi kehidupan (utile). Apabila dibawa dalam sastra lisan, dulce berfungsi 

memberi kenikmatan, kepuasan dan menghibur pada hati manusia, maka utile berfungsi 

mendidik, memberi pengetahuan, membimbing dan memberi nasihat. 

Dalam mengungkapkan fungsi sastra lisan taa-taangke yang berkelindan dalam 

masyarakat penuturnya maka harus memuat fungsi yang strategis pula seperti yang 

dicontohkan Horace (nama pendek Quintus Horatius Flaccus). Akhirnya, fungsi taa-

taangke mesti dipetakan dalam dua kondisi, yaitu pada masa lampau dan masa kini. Ruang 

lingkup seperti ini akan mengungkapkan hal yang berkenaan dengan interpretasi dan 

representasi pengalaman sastra lisan tersebut. Eco (1979) menyebut perihal serupa ini 

dengan “ideasional” dalam konsep teori produksi tandanya—Theory of Sign Production. 

Ideasional tersebut berkaitan dengan ide atau pikiran. Adapun ide-ide yang muncul 

dianggap arti yang langsung dan spesifik. Secara keseluruhan konsep ideasional Eco 

tersebut menganggap bahasa dalam budaya berupa makna yang mesti dipahami 

penggunaannya secara kontinu. Artinya subjek yang dimaksud pada masa lampau 

berfungsi untuk apa? Dan sekarang untuk apa?. Misalnya Subjek (Ikan Paus) pada masa 

lalu dipercaya sebagai hewan mitologi yang dipuja, namun masa kini hewan itu sebagai 

hewan yang dilindungi. Taa-taangke pun secara fungsi terbagi dalam dua perspektif, yakni 

masa lampau dan kini. 

 

3.1. Taa-Taangke Masa Lampau 

Taa-taangke didendangkan pada masa lampau dianggap sebagai sarana 

pengungkapan ide/gagasan masyarakat. Pertama, dari judul lagu Ghondo Laea dan Wa 

Kaina-Ina Nggure sarat bahasa bermetafora. Ghondo Laea walaupun diperuntukkan untuk 

lagu ninabobo, tetapi makna keseluruhan lirik tidak satu pun berkenaan dengan dunia 

anak-anak. Seyogianya nyanyian tersebut menggambarkan unsur kesedihan yang dirasakan 

oleh seorang individu (dewasa) karena badannya merasa sakit (terbelenggu). Dikatakan 

terbelenggu, karena ada lirik disebutkan: notikai bungkano—tersangkut badannya yang 

secara metafora tersangkut di dalam cangkang kepiting. Bungka dalam bahasa Muna 

disebut dengan kepiting. Berdasarkan uraian tersebut, dapatlah dikemukakan bahwa 

Ghondo Laea dengan sangat jelas berfungsi sebagai sarana berpikir (ide/gagasan 

masyarakat) dalam ranah untuk barangkali sesekali merasakan perihal kesedihan, bukan 

hanya melulu tentang keriangan. Alhasil seorang individu (manusia) mesti seimbang antara 

kesenangan dan kesedihan menurut keilmuan Psikologi. Bahkan Aderlaepe (2006) ketika 

meneliti sastra lisan Muna mengenai Kantola bahwa ada ekspresi simbolik (cinta, 

kekecewaan, kebencian dan dendam) didalamnya. Kemudian Wa Kaina-Ina Nggure pun 



36 SANGGAM: Jurnal Ilmu Sastra ISSN  

 Vol. 1, No. 1, Juli 2024, hlm. 27-41 

  

Saharul Hariyono 

Taa-Taangke Suatu Sastra Lisan Masyarakat Muna:  Kajian Semiotik Umberto Eco 

 

keseluruhan lirik tidak ramah dengan dunia anak-anak karena di dalam lirik mencoba 

mengajarkan untuk mencuri barang (kelapa). Perangai (mencuri) yang tidak baik itu, 

ditunjukkan oleh teman (lawan bicara) Wa Kaina-Ina Nggure. Lawan bicaranya terus-

menerus meyakinkan dia: soano kambolakua—bukan curian. Namun pada akhirnya, Wa 

Kaina-Ina Nggure menolak barang curian itu: akiido—saya tidak mau. Dengan demikian, 

fungsi lagu ini sebagai sarana pendidikan karakter yang bernilai kejujuran. Seperti tujuan 

utama pendidikan karakter untuk membangun subjek yang memiliki akhlak mulia, 

bermoral dan bertoleransi. 

Selanjutnya Tiitibhata, menilik lebih dekat kefungsiannya pada zamannya sarat 

sebagai alat legitimasi magis. Tiitibhata ketika didendangkan dipercaya dapat membuat 

seseorang bertingkah seperti kera dan mampu memanjat pohon secara tidak sadar. Perihal 

ini dapat dilihat pada lirik 10 ada lema: dhibarakati—berkat; keberkatan yang 

mengandung unsur magi atau cara menimbulkan kekuatan gaib. KBBI juga dengan rinci 

merekam lema berkat bermakna sebagai doa; karunia Tuhan; keberuntungan. Seperti kita 

ketahui Nusantara (Indonesia) zamannya penuh animisme dan dinamisme. Penuh segala 

sesuatu mempunyai tenaga atau kekuatan yang dapat mempengaruhi keberhasilan atau 

kegagalan usaha manusia dalam mempertahankan hidup. Fenomena seperti ini banyak 

ditemukan dalam sastra lisan mantra. Adapun Dhu-Dhuungke pada zamannya befungsi 

sebagai media hiburan yang dapat diidentifikasi dari beberapa lirik. Misalnya sede dua 

maliga—angkat kaki sebelah; sembali paku aini—kondisi perintah lagu untuk melipat 

salah satu kaki yang dituju. Frasa-frasa seperti yang dimaksud jika diperhatikan mengarah 

pada aktivitas bermain. Dhuu-Dhuungke sebagai media hiburan semakin nyata ketika ada 

lirik yang menyatakan lema mbololo—gong. Gong sering kita jumpai sebagai alat musik 

pengantar tari tradisional dan sebagainya. Maka kadang nyanyian ini disertai irama bunyi 

yang dihasilkan dari benda-benda disekitar ketika didendangkan. 

 

3.2. Taa-Taangke Masa Kini 

Taa-taangke di masa kini secara garis besar dan praktis hanya bisa menjadi pengawet 

sekaligus pemertahanan bahasa dan budaya Muna. Kondisi ini yang tidak mengenakan 

tersebut dapat dilihat dari perkembangan taa-taangke-nya yang bersifat kestagnasian. 

Pendendang maupun penikmat nyanyian ninabobo ini sudah sangat jarang bahkan tidak 

dilakukan lagi oleh masyarakat Muna sebagai penuturnya. Fenomena ini merupakan bukti 

terkikisnya taa-taangke sebagai seni nyanyian pengantar tidur. Bila diambil perbandingan, 

orang tua yang memiliki anak secara masif lebih memilih menidurkan anak-anaknya 

dengan lagu anak berbahasa Inggris daripada taa-taangke. Bisa disimpulkan setidaknya 

ada beberapa alasan mengapa taa-taangke bukan menjadi pilihan utama dan perhatian di 

masa kini oleh masyarakat penuturnya. 

Pertama, larik-larik nyanyian Ghondo Laea, Wa Kaina-Ina Nggure, Tiitibhata dan 

Dhuu-Dhuungke unsur bahasanya berupa kata yang terlah berciri lampau (arkais). 

Misalnya saja pada lirik: samadala tambora (Tiitibhata) atau saedha sinapute (Dhuu-

Dhuungke) yang tidak dapat diterjemahkan, bahkan lemanya tidak ada satu pun tampak 

dalam kamus-kamus berbahasa Muna. Meniliik kondisi tersebut memperparah taa-taangke 

tidak berlaku lagi di masa kini. Kedua, masyarakat Muna berada pada fase masa transisi 

kebudayaan yaitu peralihan dari corak budaya tradisional ke modernitas. Hal ini didukung 

oleh keseharian masyarakatnya yang telah menanggalkan berpakaian ala tradisional, 

kemudian masyarakatnya telah bersentuhan dengan hasil teknologi lalu meninggalkan 

yang manual, dan terakhir yang sangat berkenaan dengan fenomena taa-tangke adalah 

tidak ada lagi karya yang dihasilkan bersifat anonim.   



SANGGAM: Jurnal Ilmu Sastra                ISSN     

Vol. 1, No. 1, Juli 2024, hlm. 27-41  37 
 

         http://    

 

Dibalik kemunduran yang terjadi pada taa-taangke tersebut, langkah yang dapat 

dilakukan pada masa kini hanya dengan cara revitalisasi agar karya ini tetap hidup dan 

dikenal sebagai salah satu budaya Indonesia. Pendokumetasian berupa dialihaksarakan 

(penerjemahan) tidak terlalu menjadi jaminan, tetapi dirasa paling maksimal melalui 

metode perekaman sehingga diperoleh secara utuh bentuk dan isinya dan kemudian bisa 

menandingi lagu-lagu anak kekinian yang bertebaran. Dari penganalisisan taa-tangke 

disimpulkan terdapat dua fungsi yang dijabarkan yaitu fungsi secara lampau dan kini, jika 

digambarkan dengan model unit budaya semiotika Eco seperti berikut ini.  

 

   Content (Old) —  1 Kesedihan 

      2 Pendidikan karakter  

      3 Alat legitimasi magis 

Taa-Taangke      4 Media hiburan 

     

 

Content (Modern) — Pengawet sekaligus pemertahanan bahasa dan 

budaya Muna  

       

 

SIMPULAN 

Semiotika Eco mempelajari makna tanda dan cara interpretasi serta produksinya 

dalam aktivitas komunikatif unit budaya. Secara sederhana, unit budaya ini adalah isi dari 

sebuah ekspresi (karya) yang dapat dikomunikasikan melalui tanda-tanda. Akhirnya 

dengan menggunakan pendekatan semiotika yang diinisiasi oleh Eco tersebut, telah 

ditemukan beberapa perihal dalam penganalisisan sastra lisan taa-taangke berikut ini.  

Pertama, secara interpretan menunjukkan bahwa taa-taangke sebagai sastra lisan 

yang bermuara pada nyanyian pengantar tidur anak-anak berada pada fase distorsi karena 

semakin terhimpit oleh perkembangan zaman. Perkembangan zaman tersebut membuat 

taa-taangke tergempur budaya asing (berupa pula lagu pengantar tidur anak) yang belum 

tentu cocok dengan karakter bangsa anak Indonesia. Kedua, pengkajian lebih dalam 

tentang taa-taangke membawa pada pengetahuan baru bahwa sastra lisan tersebut 

berkelindan kode-kode budaya dari satu nyanyian ke nyanyian lain taa-taangke. Ada taa-

taangke berjudul Ghondo Laea mempresentasikan kode kabhela (lara) yang memiliki 

kesan penghibur hati bagi yang duka atau luka. Wa Kaina-Ina Nggure sarat kode adhati 

(moral) yang mengajarkan untuk tidak berperangai seperti pencuri. Terakhir ada Tiitibhata 

dan Dhuu-Dhuungke yang diberi kode budaya anonim karena perihal unsur lirik bahasanya 

yang sangat arkais. Sehingga kedua karya ini hanya dapat dimaknai secara keseluruhan 

yang memperlihatkan bahwa ada unsur magis dalam lagu Tiibhata, kemudian Dhuu-

Dhuungke membawa pada unsur nyanyian yang didendangkan untuk mengisi kekosongan 

waktu anak, misalnya pada waktu bermain. Ketiga, fungsi karya sastra pada umumnya 

bersifat dulce dan utile, namun taa-taangke untuk melihat fungsinya lebih dari itu. Taa-

taangke jika dilihat dari aspek kemunduran yang telah dipaparkan pada kesimpulan 

pertama, fungsinya dipetakan pada masa lampau dan kini. Masa lampau taa-taangke 

berhikmat sebagai sarana pengungkapan ide/gagasan masyarakat berupa kesedihan yang 

terdapat pada lagu Ghondo Laea, sebagai sarana pendidikan karakter yang bernilai 

kejujuran pada Wa Kaina-Ina Nggure, sebagai alat legitimasi magis pada lagu Tiitibhata, 

dan ada pula sebagai media hiburan dalam lagu Dhuu-Dhuungke. Untuk di masa kini taa-

taangke hanya dapat difungsikan sebagai pemertahanan bahasa dan budaya Muna karena 

didasarkan pada perkembangannya yang bersifat stagnan 



38 SANGGAM: Jurnal Ilmu Sastra ISSN  

 Vol. 1, No. 1, Juli 2024, hlm. 27-41 

  

Saharul Hariyono 

Taa-Taangke Suatu Sastra Lisan Masyarakat Muna:  Kajian Semiotik Umberto Eco 

 

 Berdasarkan pada temuan yang telah disampaikan, penetian ini diharapkan dapat 

menjadi pijakan bagi pembaca untuk melakukan penelitian lanjutan terutama berkenaan 

dalam ilmu kebahasaan dan kesusastraan. Dengan saran seperti ini dapat melanjutkan 

penelitian taa-taangke pada tahap bagaimana pembentukan dan struktur taa-taangke dalam 

masyarakat Muna atau persoalan-persoalan lain yang belum terjamah sehingga mampu 

melengkapi keterbatasan penelitian ini. 

 

UCAPAN TERIMA KASIH 

Penyusunan artikel ini adalah penelitian swadana yang telah dilakukan dari 

Desember tahun 2023. Rasa syukur dan terima kasih tercurahkan terhadap berbagai elemen 

serta pihak-pihak yang terkait. Ucapan terima kasih kepada para kontributor bahwa 

pandangan, gagasan, dan temuannya dijadikan bahan rujukan di dalam penyelesaian artikel 

ini. Terima kasih kepada teman sejawat dan informan (pemuka adat) yang telah bersinergi 

atas masukan dan saran demi kebaikan dan keilmiahan penyusunan artikel. Ucapan terima 

kasih terakhir disampaikan kepada penelaah yang telah memberi masukan dan tanggapan 

untuk perbaikan artikel sehingga harapannya dapat menjadi salah satu wadah literasi dan 

pengabdian kepada masyarakat. 

 

Daftar Pustaka 

 

Agus, Larisu, Z., & Halika, L. O. H. 

(2023). Pesan moral pomasigho, 

poangka-angkatau, poadha-adhati 

dalam mengurangi konflik sosial di 

masyarakat Muna. Newcomb: 

Jurnal Ilmu Komunikasi Dan 

Media, 1(1), 1–8. 

https://newcomb.uho.ac.id/index.ph

p/journal/article/view/4 

Alifuddin, M., Udu, S., & Anhusadar, L. 

(2022). Pendidikan berbasis sastra 

lisan (lukisan analitik atas nilai 

pedagogi dalam folklor orang 

Wakatobi). Kandai, 18(2), 207–

219. 

https://doi.org/10.26499/jk.v18i2.25

99 

Ani, L. O. K. (2014). Nyanyian Mbue-

bue sebagai bentuk tradisi 

menidurkan anak di kabupaten 

Muna, Sulawesi Tenggara [Tesis]. 

Universitas Pendidikan Indonesia. 

Aso, L., & Konisi, L. Y. (2021). The use 

of Indonesian loan words in Muna 

language. Kandai, 17(2), 166–176. 

https://doi.org/10.26499/jk.v17i2.34

81 

Asriningsari, A., & Umaya, N. (2010). 

Semiotika teori dan aplikasi pada karya 

sastra (1st ed.). IKIP PGRI Semarang 

Press. 

Badara, A., & Dinar, S. S. (2020). Sastra lisan 

(Mosehe, Moanggo, Kinoho, dan 

nyanyian rakyat): 'Harta karun’ orang 

Tolaki. Universitas Halu Oleo Press. 

Berg, R. van den. (2014). Juara satu dan dua: 

Membandingkan situasi kebahasaan 

Indonesia dan Papua Nugini. Linguistik 

Indonesia, 32(2), 103–129. 

https://doi.org/10.26499/li.v32i2.21 

Berg, R. van den, & Marafad, L. O. S. (2013). 

Kamus Muna-Indonesia (2nd ed.). 

Pustaka Puitika. 

Cossu, A. (2017). Signs, webs, and memories: 

Umberto Eco as a (social) theorist. Thesis 

Eleven, 140(1), 74–89. 

https://doi.org/10.1177/07255136177004 



SANGGAM: Jurnal Ilmu Sastra                ISSN     

Vol. 1, No. 1, Juli 2024, hlm. 27-41  39 
 

         http://    

 

Desogus, P. (2012). The encyclopedia in 

Umberto Eco’s semiotics. Semiotica, 

2012(192), 501–521. 

https://doi.org/10.1515/sem-2012-0068 

Eco, U. (1979). A theory of semiotics (2nd ed., 

Vol. 217). Indiana University Press. 

Eco, U. (2016). La struttura assente: La 

ricerca semiotica e il metodo strutturale. 

La Nave di Teseo Editore spa. 

Endraswara, S. (2021). Metodologi penelitian 

botani sastra (1st ed.). Gadjah Mada 

University Press. 

Hanafi, Mokui, L., Dame, L., & Berg, R. van 

den. (1991). Pedoman ejaan bahasa 

daerah Muna (1st ed.). Departemen 

Pendidikan dan Kebudayaan Kabupaten 

Muna. 

Harris, M. (1999). Theories of culture in 

postmodern times (1st ed.). Altamira 

Press. 

Hutomo, S. S. (2019). Mutiara yang 

terlupakan: Pengantar studi sastra lisan. 

Universitas Negeri Surabaya. 

Lamusu, S. A. (2020). Kearifan lokal dalam 

sastra lisan Tuja’i pada upacara adat 

pinangan masyarakat Gorontalo. Litera, 

19(3), 505–520. 

https://doi.org/10.21831/ltr.v19i3.32400 

Mulawati. (2014a). Aspek sosiologis nyanyian 

pengantar tidur rakyat Muna. Kandai, 

10(2), 190–202. 

https://doi.org/10.26499/jk.v10i2.322 

Mulawati. (2014b). Nilai karakter bangsa 

dalam nyanyian rakyat Muna. Sirok 

Bastra, 2(2), 201. 

https://doi.org/10.37671/sb.v2i2.47 

Nuruddin, S. (2016). Merawat kerukunan 

dengan kearifan lokal di Kabupaten 

Muna Sulawesi Tenggara. Al-Qalam, 

21(2), 203–212. 

https://doi.org/10.31969/alq.v21i2.239 

Peirce, C. S. (1955). Philosophical writings of 

Peirce (1st ed., Vol. 217). Courier 

Corporation. 

Sailan, Z. (2014). Pemertahanan bahasa Muna 

di Kabupaten Muna Sulawesi Tenggara. 

Litera, 13(1). 

https://doi.org/10.21831/ltr.v13i1.1915 

Santosa, P. (2021). Ancangan semiotika dan 

pengkajian susastra. Angkasa Bandung. 

Sholih, M. B. (2022). Kritik Taufik Al-Hakim 

atas masyarakat modern dalam cerpen 

Daulatul Ashafir persepektif Semiotika 

Umberto Eco. Kibas Cenderawasih, 

19(2), 183–200. 

https://doi.org/10.26499/kc.v19i2.322 

Sriyono, S., Siswanto, S., & Lestari, U. F. R. 

(2015). Kode-kode budaya dalam sastra 

lisan Biak Papua. ATAVISME, 18(1), 75–

89. 

https://doi.org/10.24257/atavisme.v18i1.3

4.75-89 

Taum, Y. Y. (2020). Kajian semiotika: 

Godlob Danarto dalam perspektif Teeuw. 

Sanata Dharma University Press. 

Teeuw, A. H. (1983). Membaca dan menilai 

sastra: Kumpulan karangan (1st ed.). 

Gramedia. 

Teeuw, A. H. (1986). Sastra dan ilmu sastra: 

Pengantar teori sastra (1st ed.). Penerbit 

Pustaka Jaya. 



40 SANGGAM: Jurnal Ilmu Sastra ISSN  

 Vol. 1, No. 1, Juli 2024, hlm. 27-41 

  

Saharul Hariyono 

Taa-Taangke Suatu Sastra Lisan Masyarakat Muna:  Kajian Semiotik Umberto Eco 

 

Yatim, N. (1981). Bahasa Wuna (1st ed.). 

Pusat Pembinaan dan Pengembangan 

Bahasa. 

  

Lampiran : Taa-Taangke 

 

D1 

Ghondo Laea Lihatlah Orang Itu 

1 O... ina! 

2 O... ama! 

3 O... haeno! 

4 Ghondo laea watu 

5 Notikai bungkano 

6 Bungkano pea 

7 Pea manduli 

8 Manduli kebho 

9 Kebho waua 

10 Waua titi 

11 Titi matano 

12 Nongkorea-rea 

13 Aesalo manuku 

14 Bhahi ngkawaka-waka 

15 Bhahi ngkalesi-lesi 

16 Burukeo kadondo 

Oh... ibu! 

Oh... ayah! 

Oh... apa! 

Lihatlah orang itu 

Tersangkut badannya 

Badannya perih 

Perih ketulian 

Kumbang pun ikut ketulian 

Kumbang perempuan 

Orang itu (perempuan) mematuk 

Mematuk matanya 

Sampai berdarah 

Saya minta ayamku 

Apakah ayam betina 

Apakah ayam jantan 

Walaupun besarnya seperti burung pelatuk 

 

D2 

Wa Kaina-Ina Nggure Ibu Berambut Keriting 

1 Wa kaina-ina nggure 

2 Waku mekunde ngkulou 

3 Akiido aekunde 

4 O ghai kambolakua 

5 Soano kambolakua 

6 Kafembulano awanto 

7 Awanto medano hae? 

Ibu berambut keriting 

Bangun keramas menggunakan kelapa tua 

Saya tidak mau keramas 

Dengan kelapa curian 



SANGGAM: Jurnal Ilmu Sastra                ISSN     

Vol. 1, No. 1, Juli 2024, hlm. 27-41  41 
 

         http://    

 

8 Mangki omowa-rondoe 

9 Katiowa-rondoe 

10 Piara matando mie 

Bukan curian 

Punya nenek kita 

Nenek kita yang mana? 

Jangan tampakkan 

Saat dibawa 

Karena banyak orang yang melihat kita 

 

D3 

Tiitibhata ..... 

1 Tiitibhata-bhata 

2 Saungge-ungge 

3 Saungge samadala 

4 Samadala tambora 

5 Tambora tungga ini 

6 Tungga lahae ini 

7 Paini marapati 

8 Marapati elungga 

9 Elungga-kaelungga 

10 Dhibarakati mondo 

11 Manggorae dhimanggo... 

 

D4 

Dhuu-Dhuungke ..... 

1 Dhuu-dhuungke oopa 

2 Oopa ngkumalea 

3 Ngkumalea saedha 

4 Saedha sinapute 

5 Sinapute nduale 

6 Ndulae pidha 

7 Pidha ngkalima-lima 

8 Sede dua maliga 

9 Tawa nasiku loolai 

10 Lakuru kudha mbololo 

11 Sembali paku aini 

 

 


