SANGGAM: Jurnal Ilmu Sastra ISSN

Vol. 1, No. 1, Juli 2024, him. 27-41 SANCCAM

TAA-TAANGKE SUATU SASTRA LISAN MASYARAKAT MUNA:
KAJIAN SEMIOTIK UMBERTO ECO

TAA-TAANGKE AN ORAL LITERATURE OF THE MUNA PEOPLE:
UMBERTO ECO’S SEMIOTIC STUDY

Saharul Hariyono*

Universitas Negeri Yogyakarta
JI. Colombo No.1, Sleman, Daerah Istimewa Yogyakarta
Email: saharulhariyono@gmail.com

Abstract

Muna people use taa-taangke as children’s lullaby. So this study analyzes initial
interpretant, cultural codes, and function taa-taangke. Sources of research data are taa-
taangke from a book by the Muna Language Research and Development Team in 1991.
Data collection using hermeneutics is open, flexible, and free according to the context of
the cultural unit in the taa-taangke. Data analyzers use the Umberto Eco semiotic which
embodies the analysis of cultural codes and sign systems. The results of the research are as
follows. First, the initial interpretant taa-taangke lead to a distortion of the onslaught of
the times, namely the entry of popular songs similar to taa-taangke. Second, cultural codes
taa-taangke, namely: kabhela (sadness) code; adhati (moral) code; and anonymous code.
Third, function taa-taangke in the form of the function of the past as a means of expressing
community ideas; character education with the value of honesty; magical means of
legitimation; and entertainment media. Moreover, there is a modern function as
maintaining Muna language and culture.

Keywords: oral literature, taa-taangke, Umberto Eco Semiotic, cultural codes

Abstrak

Masyarakat Muna menggunakan taa-taangke sebagai nyanyian pengantar tidur anak-anak.
Maka kajian in menganalisis interpretan awal, kode-kode budaya, serta fungsi taa-taangke.
Sumber data penelitian adalah taa-taangke yang diperoleh dari sumber buku yang ditulis
Tim Peneliti dan Pengembangan Bahasa Muna Tahun 1991. Pengumpulan data dengan
teknik hermeneutika secara terbuka, lentur, dan bebas menurut konteks unit budaya dalam
karya taa-taangke. Analisis data menggunakan semiotik Umberto Eco yang
mengejawantahkan pada analisis sistem kode dan tanda budaya. Hasil peneltian sebagai
berikut. Pertama, interpretan awal taa-taangke mengarah pada distorsi gempuran zaman
yaitu masuknya nyanyian populer yang sejenis dengan taa-taangke. Kedua, kode-kode
budaya taa-taangke yang meliputi: kode kabhela (lara); kode adhati (moral); dan kode
anonim. Ketiga, fungsi taa-taangke berupa fungsi masa lampau sebagai sarana
pengungkapan ide/gagasan masyarakat; pendidikan karakter yang bernilai kejujuran; alat
legitimasi magis; dan media hiburan. Selain itu, ada fungsi masa kini sebagai
pemertahanan bahasa dan budaya Muna.

Kata Kunci: sastra lisan, taa-tangke, semiotika Umberto Eco, kode-kode budaya
B

d  http://

27


mailto:saharulhariyono@gmail.com

28 SANGGAM: Jurnal llmu Sastra ISSN

Vol. 1, No. 1, Juli 2024, hlm. 27-41
I

PENDAHULUAN

Secara umum, karya sastra merupakan produk yang bernilai estetika hasil cipta
manusia. Karya sastra sering menceritakan kisah-kisah bersifat imajinatif dengan sudut
pandang beraneka yang mengangkat persoalan kehidupan manusia dan kemanusiaan.
Selain kedua pokok persoalan itu, karya sastra juga tidak terlepas dari persoalan
kebudayaan. Seperti kata Andriens Hans Teeuw, pakar sastra Indonesia asal Belanda
bahwa sastra tidak jatuh begitu saja dari langit, tapi lahir dari unsur budaya (Teeuw, 1986:
11-12). Sastra yang bernuansa kebudayaan tersebut salah satunya banyak ditemukan pada
sastra lisan. Oleh karena itu, sastra lisan mahfum sebagai cerminan kebudayaan. Namanya
sastra yang dilisankan, maka mediumnya diserbarluaskan secara turun-temurun atau mulut
ke mulut (Hutomo, 2019:1). Penyebarannya pun menggunakan bahasa daerah hasil dari
ekspresi dan refleksi mendalam penuturnya (Alifuddin dkk., 2022: 208; Lamusu, 2020:
506). Sastra lisan juga sering dianggap konstruksi awal ilmu kesusastraan dunia karena
perkembangannya memerlukan waktu yang lama dan tidak tercatat oleh buku sejarah
dunia. Maka sering terdengar bahwa sastra lisan tidak diketahui siapa penciptanya dan
mengalir (baik pendengaran maupun verbal) begitu saja di tengah masyarakat. Ada
berbagai jenis sastra lisan di dunia ini yang terbagi dalam tiga kategori, yakni bercorak
cerita, bukan cerita, dan tingkah laku/drama (Badara & Dinar, 2020: 6).

Salah satu sastra lisan yang perlu dilihat dan dicermati adalah taa-taangke (nyanyian
rakyat) dari masyarakat Muna, Sulawesi Tenggara. Taa-taangke adalah nyanyian untuk
meninabobokan anak (Berg & Marafad, 2013: 369). Taa-taangke termasuk sastra lisan
bercorak bukan cerita. Hanafi, dkk. (1991) menerangkan bahwa secara keseluruhan bahasa
taa-taangke sukar dipahami, tetapi persoalan tersebut bukanlah menjadi hambatan asalkan
iramanya tepat dan menarik bagi pendengar. Walaupun secara kecakapan terpenuhi, tetapi
secara kesosialan: makna dan fungsi belum terakomodasi sehingga sastra lisan itu tidak
akan mudah dipahami dan berakhir begitu saja pada nuansa estetiknya. Selain itu, di
tengah perkembangan teknologi, eksistensi sastra lisan kian meredup. Masyarakat mulai
tampak meninggalkannya dengan berbagai faktor persoalan.

Bercermin dari persoalan-persoalan tersebut, sastra lisan sebagai bagian dari folklor
seharusnya ada upaya untuk mengembangkan dan melestarikannya. Oleh karena itu,
penulis tertarik untuk mengkaji taa-taangke dari segi kesosialan. Adapun masalah yang
diajukan: bagaimanakah interpretan awal dan kode-kode budaya taa-taangke dalam
masyarakat Muna serta seperti apa fungsi nyanyian tersebut? Adapun untuk menjawab
rumusan masalah tersebut diperlukan suatu komponen-komponen pisau analisis sistematis
hingga pada akhirnya bisa mendapatkan pemahaman kesosialan dalam taa-taangka
tersebut. Dengan demikian, semiotika Umberto Eco dirasa sangat cocok digunakan untuk
menganalisisnya. Semiotika ini menawarkan aspek budaya yang dapat dipelajari sebagai
isi dari kegiatan semiotik yang tertuju pada norma, tata nilai, etika, sikap kesopanan,
tingkah laku, adat-istiadat, tradisi, dan upacara ritual (Eco, 1979: 66). Perihal tersebut, Eco
menyebutnya sebagai istilah cultural codes atau kode-kode budaya. Selain itu juga,
diharapkan hasil penelitian ini mampu memberi kontribusi nyata dalam aspek akademis
mamupun pembangunan. Secara akademis memperkaya referensi pengkajian dalam ranah
sastra lisan, dan secara pembangunan menjadi bahan pengarsipan khususnya taa-taangke
yang dapat dimanfaatkan untuk mengembangkan khazanah sastra di Indonesia.

Secara nyata, penelitian ilmiah terhadap taa-taangke dalam masyarakat Muna sejauh
pencarian dan eksplorasi telah ada. Pertama, diteliti oleh Mulawati dari aspek sosiologis
dan pendidikan karakter. Mulawati menyebut taa-taangke secara eksplisit sebagai
“nyanyian orang tua untuk anak.” Aspek sosiologis mengantarkan kepada pengungkapan
bahwa nyanyian ini diperuntukan untuk kelas sosial kaomu (bangsawan), walaka

Saharul Hariyono
Taa-Taangke Suatu Sastra Lisan Masyarakat Muna: Kajian Semiotik Umberto Eco



SANGGAM: Jurnal Ilmu Sastra
Vol. 1, No. 1, Juli 2024, hlm. 27-41

ISSN

It
SANGGAM
Journal of Literature

(bangsawan di bawah satu tingkat kaomu), dan maradika (kelas bawah), kemudian
Mulawati melanjutkan penelitian ini dan menemukan ada nilai pendidikan karakter bangsa
seperti disiplin, kerja keras, mandiri, kreatif, dan toleransi (Mulawati, 2014a: 190; 2014b:
201). Kedua, dari tesis La Ode Kasmir Ani (2014) dengan mengkajinya dari segi bentuk,
isi, serta model pelestariannya. Di sini penulis menyebut taa-taangke sebagai mbue-bue
dan kemudian tetap menggolongkan nyanyian tersebut seperti yang diuraikan Mulawati.
Adapun dalam kamus Muna — Indonesia baik edisi cetak dan daring susunan René van den
Berg & Sidu Marafad untuk nyanyian meninabobokan anak disebut dengan istilah taa-
taangke. Persoalan berbagai istilah yang dipergunakan untuk menyebut taa-taangke dalam
penelitian tersebut tidak terlalu menjadi perdebatan, tetapi taa-taangke lebih luwes (mudah
menyesuaikan) daripada mbue-bue atau sejenisnya. Artinya taa-taangke tidak mengenal
segi strata sosial, maka itulah unsur yang membedakannya dari penelitian-penelitian
sebelumnya. Adapun penelitian relevan dari segi pisau bedah Semiotika budaya Eco,
tampak pada penelitian Sriyono, dkk. yang meneliti sastra lisan Biak, Papua. Hasil
analisisnya diperoleh bahwa ada kode-kode signifikan serta makna kode-kode budaya yang
mengantarkan pengomunikasian sastra lisan Biak ke dalam proyeksi berpikir eksistensi dan
gengsi (Sriyono dkk., 2015: 88).

Teeuw secara konkret menyatakan dalam bukunya Membaca dan Menilai Sastra
(1983) bahwa meneliti karya sastra itu perlu suatu sistem pengkodean yang kompleks.
Dimulai dari pengkodean awal yaitu kode bahasa yang digunakan dalam karya itu,
kemudian kode pengetahuan budaya yang tampak terjalin. Di samping kedua kode
tersebut, diperlukan juga kode sastra untuk memberi makna sepenuhnya atas kutipan data-
data sesuai dengan konteks kesosialan yang diarahkan (Teeuw, 1983: 12-14). Maka dari
itu, sastra (lisan dan nonlisan) penuh dengan sistem tanda dan konvensi tanda (Taum,
2020: 1). Karya sastra yang tidak pernah lepas dari persoalan penafsiran tanda dalam
budaya tersebut salah satunya dapat dianalisis menggunakan semiotika Umberto Eco. Dia
adalah semiotikawan yang menaruh perhatian membaca tanda melalui unit-unit budaya
(Cossu, 2017: 63; Sholih, 2022: 185-186). Bukunya La Struttura Assente: La Ricerca
Semiotica e il Metodo Strutturale (2016) dan A Theory of Semiotics (1979) dengan
kompleks memberikan pemahaman unit-unit budaya itu. Eco dalam meletakkan pijakan
semiotika berangkat dari konsep Charles Sanders Peirce yang menyatakan bahwa semiotik
suatu doktrin tanda yang bertalian erat dengan logika (Peirce, 1955: 288). Bagi Peirce
memahami ilmu tanda itu sebagai semiosis, karena menilai dunia penuh dengan tanda
(Asriningsari & Umaya, 2010: 73). Namun dalam kerangka kerja semiotik Eco, semiosis
adalah sesuatu yang dapat berpengaruh, beraksi, dan dapat digambarkan (Desogus, 2012:
505). Semua hasil semiosis ini berkat kerjasama dari tanda, objek, dan interpretannya.
Beberapa dasawarsa belakangan ini, semiotika telah menarik perhatian terhadap isu-isu
budaya (Santosa, 2021: 24).

Eco pada akhirnya memperkenalkan batas-batas politis atau komponen tentang
wilayah penelitian semiotika. Batasan tersebut dimulai dari proses komunikasi sampai
pada sistem budaya yang kompleks. Komponennya meliputi: batasan taktil; kode rasa;
tanda penciuman; semiotika-binatang; paralinguistik; semiotika medis; kinesis &
proksemik; kode musik; bahasa yang diformalkan; bahasa tertulis, alfabet tak dikenal, kode
rahasia; bahasa alam; komunikasi visual; sistem objek; struktur alur; teori teks; kode-kode
budaya; ekstetika teks; komunikasi massa; dan retorika (Eco, 1979: 9-14). Dari kesekian
batas-batas politis yang ada, dalam menelaah sastra lebih cocok menggunakan kode-kode
budaya. Kode-kode budaya ini berhubungan dengan sistem perilaku dan nilai. Sistem
tersebut berada dalam sistem sopan santun dengan hierarki ‘pemodelan sekunder’ yang
dapat dibayangkan oleh suatu masyarakat. Selanjutnya kode-kode budaya sebagai wilayah

d  http://



30 SANGGAM: Jurnal llmu Sastra ISSN

Vol. 1, No. 1, Juli 2024, hlm. 27-41
I

penelitian semiotika Eco itu akan dipergunakan sebagai formula untuk menjawab rumusan
masalah yang diteliti.

METODE PENELITIAN

Desain penelitian ini bersifat kualitatif yaitu berupa penelusuran kata-kata dan
sejenisnya dalam sastra (Endraswara, 2021: 22). Untuk jenis penelitian akan dilakukan
secara studi pustaka dan lapangan. Studi pustaka menelusuri empat taa-taangke yang
diperoleh dari sumber hasil buku Tim Peneliti dan Pengembangan Bahasa Muna (Hanafi
dkk., 1991: 40). Empat taa-taangke tersebut berjudul: Ghondo Laea, Wa Kaina-ina
Nggure, Tiitibhata, dan Dhuu-Dhuungke. Studi lapangan digunakan untuk melakukan
cross-check (keakuratan) atas data-data dalam buku tersebut dengan melibatkan informan
(pemuka adat) masyarakat Muna yang memiliki pemahaman lebih tentang taa-taangke
sehingga akan mendapatkan persetujuan, pemahaman atas data yang dianalisis. Pendekatan
penelitian yang digunakan adalah pendekatan etik yang menekankan pada sudut pandang
peneliti yang subjektivitas dan objektivitas (Endraswara, 2021: 34; Harris, 1999: 120-155).
Etik muncul atas desakan perspektif antropologi sastra. Teknik pengumpulan data
menggunakan cara hermeneutika yakni ditafsirkan secara terbuka, lentur, dan bebas
menurut konteks unit budaya dalam karya taa-tangke. Taa-taangke selanjutnya dianalisis
mengikuti langkah kerja semiotika Eco yang terletak pada sistem kode dan tanda budaya .
Hal ini dapat dijabarkan berikut ini. Pertama, menganalisis kode-kode budaya yang ada
dengan cara analisis semiotik pada sistem sintaksis (merujuk sturuktur kebahasaan) menuju
ke sistem semantik (pemaknaan sebagai suatu kebudayaan). Kedua, pemaknaan berikutnya
merujuk pada unit-unit budaya dalam karya sehingga dapat mengungkap praanggapan dan
kelogisan taa-taangke (Eco, 1979: 54-67). Kedua analisis tersebut dikenal dengan istilah
produksi tanda (sign production),

HASIL DAN PEMBAHASAN
HASIL

Seperti yang telah dideskripsikan pada subbab pendahuluan, salah satu aspek yang
mendukung keberadaan sastra salah satunya adalah sastra lisan. Namun tanpa kita sadari
sastra lisan belakangan ini seolah-olah telah ditelan bumi. Perihal ini didasari dari
penyebarannya tidak dilakukan secara terbuka (tertulis) dalam lingkungan masyarakat.
Praktik seperti ini lazim disebut dengan istilah tradisi lisan. Tradisi lisan kemudian pada
fundamennya ada di tengah-tengah masyarakat, namun keberadaannya sukar terdeteksi.
Seperti halnya pada masyarakat Muna yang memiliki sastra lisan taa-taangke. Taa-taangke
seperti umumnya di Nusantara, alat penyampaiannya secara lisan dengan menggunakan
bahasa Muna. Namun taa-taangke yang berproses secara alami ini mengalami stagnasi
akibat banyak persoalan atau permasalahan. Akhirnya beberapa permasalahan telah
ditemukan dan dijabarkan dalam penelitian ini. Adapun jawaban atas permasalahan
tersebut diharapkan untuk tetap mengeksiskan sastra lisan ini. Temuan yang sejalan dengan
fokus permasalahan tersebut, diklasifikasikan ke dalam tiga kategori, yaitu (1) interpretan
awal taa-taangke; (2) kode-kode budaya taa-taangke; dan (3) fungsi taa-taangke. Temuan
penelitian untuk selengkapnya disajikan pada tabel 1. Adapun data taa-taangke disajikan
pada lampiran.

Saharul Hariyono
Taa-Taangke Suatu Sastra Lisan Masyarakat Muna: Kajian Semiotik Umberto Eco



SANGGAM: Jurnal Ilmu Sastra o ISSN
Vol. 1, No. 1, Juli 2024, hlm. 27-41 SANGGAM
Tabel 1. Hasil Taa-Taangke dalam Berbagai Fokus Permasalahan
No. Aspek Wujud
1. Interpretan Awal Taa-Taangke - Distorsi gempuran zaman: masuknya
budaya populer
2. Kode-kode Budaya Taa-Taangke - Kode kabhela (lara)
- Kode adhati (moral)
- Kode anonim
3. Fungsi Taa-Taangke - Masa lampau
- Masa kini
PEMBAHASAN
1.  Interpretan Awal Sastra Lisan Taa-Taangke: Sastra yang Mulai Terlupakan

Sastra lisan masyarakat Muna, Sulawesi Tenggara sedikit demi sedikit terancam
punah dan berpotensi tidak dikenal lagi oleh masyarakat pendukungnya. Padahal sastra
lisan sarat sikap, etika dan nilai-nilai luhur budaya bangsa. Sampai saat ini sastra lisan
Muna relatif cukup banyak dan salah satunya adalah taa-taangke. Namun kuantitatif
seperti itu tampak berbanding terbalik dengan pengenalan dan pemahamannya di
masyarakat. Penggerusnya diyakini olen zaman. Perihal tersebut disebabkan oleh
masuknya budaya populer yang menggantikan sastra lisan. Taa-taangke sebagai nyanyian
pengantar tidur tampak telah tergantikan oleh lagu-lagu populer atau lagu anak berbahasa
Inggris dengan mudah berkelindan. Tinggal mengarahkan gawai ke situs unduh dan lagu
tersebut siap diperdengarkan untuk anak-anak. Bahkan masyarakat Muna khususnya
generasi muda telah meninggalkan kebiasaan menyanyikannya taa-taangke ini (Mulawati,
2014a: 191). Lebih memprihatinkan lagi, pada tataran penggunaan bahasa Muna penutur
jatinya mulai berkurang. René van den Berg dalam penelitiannya Juara Satu Dua:
Membandingkan Situasi kebahasaan Indonesia dan Papua Nugini (2014) mengungkapkan,
sejak tahun 1990-an masyarakatnya mulai bergeser ke bahasa Indonesia daripada bahasa
Muna, sehingga makin banyak anak-anak dan remaja tidak menguasai lagi bahasa ibu
mereka. Perihal persoalan ini diperjelas kembali oleh penelitian Prof. Zalili Sailan
Pemertahanan Bahasa Muna di Kabupaten Muna Sulawesi Tenggara (2014), menilai
bahasa Muna diangka kritis karena masyarakatnya mulai usia 0 — 19 tahun kurang aktif
berbahasa Muna, dan usia 20 — 49 tahun tidak peduli dengan penggunaan bahasanya.
Meskipun kedua penelitian tersebut bukan termutakhir atau dua dekade yang lalu, tetapi
persoalan-persoalan yang dikemukakan masih terus-berlanjut sampai sekarang ini.

Suripan Sadi Hutomo (2019) menyebut persoalan sastra lisan ini secara umum
sebagai “mutiara yang terlupakan.” Taa-taangke menjadi perihal sukar untuk sekarang ini
dijangkau, keberadaannya dianggap remeh, dan lambat laut dilupakan. Menurut pemaparan
informan di lapangan, persoalan yang terjadi karena dahulu masyarakat Muna memahami
taa-taangke hanya melalui pewarisan tanpa sadar (lisan) yang didendangkan oleh
pendahulu mereka. Bahkan demi menelusuri sastra lisan ini perlu upaya dan kerja keras
karena faktor-faktor yang telah disebutkan sebelumnya. Padahal taa-taangke sebenarnya
secara implisit bisa menjadi pengajaran karakter atau cakrawala yang dapat membuka
memori kolektif kebudayaan masyarakat Sulawesi Tenggara. Secara eksplisit pun
sebenarnya bisa dijadikan sebagai usaha pelestarian dan revitalisasi sastra lisan Muna;
kepentingan pembangunan maupun akademis yang praktis. Selanjutnya mengarahkan taa-
taangke sebagai pengembangan kebudayaan nasional yang tampak saat ini sudah pada fase

d  http://

31



32 SANGGAM: Jurnal llmu Sastra ISSN

Vol. 1, No. 1, Juli 2024, hlm. 27-41
I

distorsi karena gempuran budaya asing yang belum tentu berkenan dengan kepribadian
bangsa Indonesia.

2. Kode-Kode Budaya Taa-Taangke

Dalam KBBI IV daring pemutakhiran terbaru 2023, kode adalah tanda (kata-kata,
tulisan) yang disepakati untuk maksud tertentu, sementara budaya dimaknai sesuatu yang
sudah menjadi kebiasaan dan sukar diubah, pikiran, akal budi. Jika disimpulkan kode
budaya tersebut adalah sebuah tanda yang berupa kata-kata atau tulisan yang bermuara
pada kebiasaan, pikiran dan akal budi. Namun, kode budaya pada pemahaman penelitian
ini yang diselaraskan dengan semiotika Eco adalah merepresentasikan (menyimbolkan
sesuatu) sistem perilaku dan nilai yang diwujudkan dalam tatanan dunia masyarakat (Eco,
1979: 12). Seperti halnya taa-taangke ternyata satuan-satuan kebahasaannya memiliki
kode-kode budaya. Berikut akan dipaparkan kode-kode budaya apa saja yang berkelindan
dalam sastra lisan taa-taangke.

2.1. Kode Kabhela (Lara)

Bagaimana jika sebuah nyanyian pengantar tidur itu tenyata berkesan menghibur hati
bagi yang duka atau luka? Perihal itu bisa ditemukan dalam taa-taangke berjudul: Ghondo
Laea (lihat lampiran D1). Ghondo Laea jika diterjemahkan ke dalam bahasa Indonesia
yakni Lihatlah Orang Itu. Perlu pemahaman lebih lanjut pada lema Laea (Orang Itu)
karena lemanya berupa dialektika pertanyaan—respon, tetapi jawaban dan kesimpulannya
tampak ditangguhkan sehingga menciptakan suatu misteri. Laea yang dimaksud dalam
judul lagu tersebut, apakah merujuk kepada kata ganti persona perempuan atau laki-laki?

Setelah penelusuran keseluruhan lirik lagu, kata ganti persona itu (ditujukkan kepada
siapa) terjawab pada lirik lagu baris/nomor 10. Di sana ada konstituen (bagian pendukung
konstruksi) lema Waua yang berarti perempuan. Dalam bahasa Muna dikenal artikel /wa/
yang dilekatkan sebelum nama perempuan. Oleh karena itu, Laea yang dimaksud dalam
judul lagu tersebut ditunjukkan kepada kata ganti persona perempuan. Dilihat dari segi
isinya, maka tampak bahwa lagu ini memiliki kode budaya kabhela (pelipur lara). Kode:
kabhela—Iluka/duka dapat ditemukan pada lirik bernomor 5,6, dan 7.

5 Notikai bungkano Tersangkut badannya
6 Bungkano pea Badannya perih
7 Pea manduli Perih ketulian

Kabhela sendiri dalam kamus Muna-Indonesia diberi makna luka/duka (Berg &
Marafad, 2013: 36). Setidaknya ada dua lema yang menunjukkan gejala kabhela pada lirik-
lirik tersebut. Pertama, notikai—tersangkut. Kedua, pea—perih. Dari segi rasa, lema
tersangkut menunjukkan kata kerja bahwa badan Laea sedang tersangkut dan itu terasa
perih, kemudian ada penambahan rasa perih yang digambarkan seperti ketulian. Jika secara
harfiah dalam KBBI ketulian adalah gangguan pendengaran yang sudah sangat berat, maka
secara kontekstual bahwa badan yang terasa perih itu sudah sangat perih/sakit sekali yang
dialami oleh Laea. Selain itu, ada pengulangan irama lema yang membuat lagu taa-taangke
ini tampak unik seperti yang diberi garis berikut ini.

5 Notikai bungkano Tersangkut badannya
6 Bungkano pea Badannya perih
7 Pea manduli Perih ketulian

Saharul Hariyono
Taa-Taangke Suatu Sastra Lisan Masyarakat Muna: Kajian Semiotik Umberto Eco



SANGGAM: Jurnal Ilmu Sastra ISSN
Vol. 1, No. 1, Juli 2024, hlm. 27-41 SANGGAM

8 Manduli kebho Kumbang pun ikut ketulian

9 Kebho waua Kumbang perempuan

10 Waua titi Orang itu (perempuan) mematuk

11 Titi matano Mematuk matanya

Ada beberapa lema mengalami pengulangan seperti “bungkano, pea, manduli, kebho,
waua, dan titi”. Fenomena seperti ini disebut reduplikasi pengulangan pada baris lagu.
Tampak pula reduplikasi fonologis pada lirik 13: ngkawaka-waka, dan lirik 14: ngkalesi-
lesi. Selain itu, makna bahasanya sukar dipahami. Misalnya peralihan lirik 7 ke lirik 8
seperti tidak berterima dan langsung menuju pada hewan kumbang. Perihal itu juga
berkelindan pada lirik 10 yang tiba-tiba orang (Laea) bisa mematuk. Namun hal itu
tidaklah menjadi persoalan, asalkan iramanya tepat dan menarik bagi pendengar (Hanafi
dkk., 1991: 31). Ghondo Laea penuh simbol metafora yang bermakna bukan pada arti
sebenarnya. Bisa saja lema mematuk adalah sebuah metafora yang mengarah pada usaha
resistensi atas rasa sakit yang dialaminya sehingga terjadi nuansa ingin membebaskan diri.
Gambaran ini menyoroti dalam keadaan masyarakat yang tampak mengekang.

2.2. Kode Adhati (Moral)

Nyanyian selanjutnya taa-taangke yang berjudul: Wa Kaina-Ina Nggure (lihat
lampiran D2). Wa Kaina-Ina Nggure bila diterjemahkan ke dalam bahasa Indonesia
menjadi Ibu Berambut Keriting. Nyanyian tersebut tampak menarasikan unsur kode
budaya adhati—moral. KBBI merekam moral pada umumnya tentang (ajaran tentang) baik
dan buruk mengenai perbuatan, sikap, dan sebagainya. Dalam bahasa Muna moral itu
setara dengan adhati (Berg & Marafad, 2013: 2). Lema adhati awalnya berasal dari
falsafah Muna: hansuru-hansuru mbadha, sumano konohansuru liwu; hansuru-hansuru
liwu, sumano konohansuru adhati; hansuru-hansuru adhati, sumano konohansuru agama
(Nuruddin, 2016: 209). Terjemahannya adalah: walaupun hancur badan, asalkan jangan
kampung; walaupun hancur kampung, asalkan jangan adat/perilaku; walaupun hancur adat,
asal jangan agama. Falsafah tersebut dicetuskan oleh La Kilaponto (Raja Muna VII) yang
mulai diperkenalkan pada anak-anak saat matang atau baligh (Agus dkk., 2023: 6).

Unsur adhati pada nyanyian setelah ditelaah secara keseluruhan (semua lirik)
menandaskan bahwa baik individu maupun kelompok tidak boleh melakukan perilaku
tercela (buruk). Ada lema kambolaku—curian pada lirik 4, yang kemudian diulang pada
lirik 5 dengan frasa soano kambolakua—»bukan curian yang menunjukkan lagu ini
memberi amanat untu tidak melakuan perilaku tercela (mencuri) itu. Kemudian dipertegas
dengan frasa kafembulano awanto—punya nenek kita sehingga terhindarlah pada perilaku
tercela. Nyanyian ini disampaikan berbentuk lagu berbalas yang bisa dinyayikan oleh dua
orang seperti pada lirik 1 sampai 6. Untuk lebih menunjukkan keberbalasan lagu diberi
simbol I (lirik yang bisa dinyanyikan orang pertama) dan 1l (orang kedua).

1 Wa kaina-ina nggure Ibu berambut keriting Q)
2 Wanu mekunde ngkulou Bangun keramas menggunakan kelapa tua (I)
3 Akiido aekunde Saya tidak mau keramas (1
4 O ghai kambolakua Dengan kelapa curian )
5 Soano kambolakua Bukan curian Q)
6 Kafembulano awanto Punya nenek kita m
~

d  http://

33



34 SANGGAM: Jurnal llmu Sastra ISSN

Vol. 1, No. 1, Juli 2024, hlm. 27-41
I

Nyanyian rakyat yang membentuk perhatian atau ajakan bernapaskan moral ini
dibalut dengan nuansa cerita/aktivitas sehari (daily activity) yang dilakukan oleh para gadis
maupun orang tua masyarakat Muna sehari-hari yaitu berkeramas menggunakan kelapa tua
yang sebelumnya telah diparut. Suatu aktivitas yang eksis pada zamannya yang akhirnya di
era modern sekarang ini digantikan dengan sampo. Nyanyian ini juga memiliki reduplikasi
irama lema pada baris lagu seperti pada lema “kunde, kambolakua, awanto, owa.” Ada
juga reduplikasi fonologis pada lirik 1: kaina-ina.

2.3. Kode Anonim

Ada pula taa-taangke yang sukar diterjemahkan karena bahasa yang digunakan
tergolong arkais, dan lemanya tidak lazim dipakai lagi di zaman sekarang. Hal ini
dipertegas oleh keterangan beberapa data informan dalam kegiatan studi lapangan bahwa
ada beberapa taa-taangke dalam lirik-lirik dan bahasanya sulit dipahami dan diterjemahkan
ke dalam bahasa Indonesia. Taa-taangke yang dimaksud berjudul: Tiitibhata (lihat
lampiran D3). Di dalam kamus pun setidaknya hanya ada satu lema yang dapat
menerjemahkan taa-taangke tersebut, itu pun hanya bersifat pemerian contoh kalimat.
Misalnya: o anahi dofohogaane lagu-lagu Tiitibhata—anak dijadikan seperti kera dengan
lagu Tiitibhata (Berg & Marafad, 2013: 139). Dapat dikatakan, nyanyian ini memiliki
unsur magis yang konon bila dinyanyikan kepada anak dapat menjelma menjadi Kkera.
Hanafi, dkk. (1991) menjelaskan, setelah anak tersebut tertidur kemudian dibangunkan
dengan seraya berkata: hogo wa oke—jadikan seperti kera untuk sementara (arkais). Anak
dapat terbangun antara sadar dan tidak sadar. Pada saat kondisi itu diyakini mereka (anak-
anak) dapat memanjat pohon yang tinggi, sedangkan dalam keadaan normal sebenarnya
tidak mampu memanjat. Selain itu, ada pantangannya. Mereka yang sedang memanjat
tidak boleh menyebut nama aslinya. Jika disebut, ada kemungkinan tidak akan bisa turun
lagi ke tanah. Suatu anomali yang tidak bisa ditafsirkan secara mendalam.

Taa-taangke selanjutnya termasuk arkais adalah Dhuu-dhuungke (lihat lampiran D4).
Dhuu-dhuungke dapat dimaknai menjulurkan kaki. Nyanyian ini sedikit berbeda ketika
didendangkan dengan ketiga lagu yang telah dipaparkan sebelumnya. Jika Ghondo Laea,
Wa Kaina-Ina Nggure, Tiibhata didendangkan saat anak mulai mengantuk menuju kondisi
tidur, maka Dhuu-dhuungke didendangkan untuk mengisi kekosongan waktu anak.
Misalnya, saat anak mulai merasa lapar kemudian disusul tangisan maka Dhuu-dhuungke
mulai didendangkan. Nyanyian tersebut dapat dipakai juga pada waktu bermain-main. Para
pemain duduk berjejer (bisa membentuk lingkaran) dengan kaki terjulur ke depan.
Pemimpin permainan mendendangkan diikuti oleh anak lain sembari memegang lutut Kiri
dan kanan silih berganti mengikuti irama. Ketika menyebut kalimat sembali paku aini
(kondisi perintah lagu untuk melipat salah satu kaki yang dituju) para pemain sudah siap
dan waspada, karena apabila sudah menyebut lema aini serentak dengan memegang lutut
kanan maka kaki kanan harus segera dilipat, begitu pun sebaliknya dengan kaki kiri. Siapa
yang terlambat maka dia dihukum. Dia harus memimpin permainan berikutnya. Demikian
seterusnya, sehingga permainan semakin meriah ditandai gelak tawa (Berg & Marafad,
2013: 71; Hanafi dkk., 1991: 33).

Sebagai produk sastra, secara keseluruhan tampak lirik-lirik taa-taangke pola
kalimatnya yang tersusun tidak beraturan. Pola kalimat adalah sebuah cara untuk
menyusun kalimat dengan menggunakan struktur Subjek, Predikat, Objek, dan Keterangan
(SPOK) dan ada unsur lainnya yang bisa ditambahkan seperti kata pelengkap. Lirik-lirik
taa-taangke mayoritas tidak bersubjek, tidak berpredikat, atau hanya berupa keterangan
saja. Adapun kalimat lengkap karena terdiri atas S P O pada lirik 13 Ghondo Laea: saya

Saharul Hariyono
Taa-Taangke Suatu Sastra Lisan Masyarakat Muna: Kajian Semiotik Umberto Eco



SANGGAM: Jurnal Ilmu Sastra
Vol. 1, No. 1, Juli 2024, hlm. 27-41 SANI;GAM

ISSN

minta ayamku dan lirik 3 Wa Kaina-Ina Nggure: saya tidak mau keramas. Ada juga hanya
berupa klausa pada lirik 2: bangun keramas menggunakan kelapa tua.

Dari korpus yang telah dipaparkan panjang-lebar tampak lirik-lirik taa-taangke tidak
ada satu pun lema yang menunjukkan dengan berakhiran konsonan. Suku katanya secara
terus-menerus mempunyai vokal sebagai inti dan puncak kenyaringan lema. Inti yang
menjadi puncak kenyaringan itu biasanya didahului oleh konsonan tanpa diakhiri dengan
konsonan. Misalnya pada lirik 3 Dhuu-Dhuungke: ngkumalea saedha. Perihal ini tidak
terlepas dengan adanya bahasa Muna bercirikan bahasa vokalis (Aso & Konisi, 2021: 166;
Yatim, 1981: 5). Bahasa Muna sebagai salah satu bahasa yang tidak ada satu pun lemanya
berakhir dengan konsonan.

3. Fungsi Taa-Taangke

Quintus Horatius Flaccus dalam bukunya Arts Poetica (1844) bahwa sastra harus
memuat fungsi strategis dulce et utile. Sastra itu harus indah (dulce), dan sastra itu harus
memberi makna bagi kehidupan (utile). Apabila dibawa dalam sastra lisan, dulce berfungsi
memberi kenikmatan, kepuasan dan menghibur pada hati manusia, maka utile berfungsi
mendidik, memberi pengetahuan, membimbing dan memberi nasihat.

Dalam mengungkapkan fungsi sastra lisan taa-taangke yang berkelindan dalam
masyarakat penuturnya maka harus memuat fungsi yang strategis pula seperti yang
dicontohkan Horace (nama pendek Quintus Horatius Flaccus). Akhirnya, fungsi taa-
taangke mesti dipetakan dalam dua kondisi, yaitu pada masa lampau dan masa kini. Ruang
lingkup seperti ini akan mengungkapkan hal yang berkenaan dengan interpretasi dan
representasi pengalaman sastra lisan tersebut. Eco (1979) menyebut perihal serupa ini
dengan “ideasional” dalam konsep teori produksi tandanya—Theory of Sign Production.
Ideasional tersebut berkaitan dengan ide atau pikiran. Adapun ide-ide yang muncul
dianggap arti yang langsung dan spesifik. Secara keseluruhan konsep ideasional Eco
tersebut menganggap bahasa dalam budaya berupa makna yang mesti dipahami
penggunaannya secara kontinu. Artinya subjek yang dimaksud pada masa lampau
berfungsi untuk apa? Dan sekarang untuk apa?. Misalnya Subjek (Ikan Paus) pada masa
lalu dipercaya sebagai hewan mitologi yang dipuja, namun masa Kini hewan itu sebagai
hewan yang dilindungi. Taa-taangke pun secara fungsi terbagi dalam dua perspektif, yakni
masa lampau dan kini.

3.1. Taa-Taangke Masa Lampau

Taa-taangke didendangkan pada masa lampau dianggap sebagai sarana
pengungkapan ide/gagasan masyarakat. Pertama, dari judul lagu Ghondo Laea dan Wa
Kaina-Ina Nggure sarat bahasa bermetafora. Ghondo Laea walaupun diperuntukkan untuk
lagu ninabobo, tetapi makna keseluruhan lirik tidak satu pun berkenaan dengan dunia
anak-anak. Seyogianya nyanyian tersebut menggambarkan unsur kesedihan yang dirasakan
oleh seorang individu (dewasa) karena badannya merasa sakit (terbelenggu). Dikatakan
terbelenggu, karena ada lirik disebutkan: notikai bungkano—tersangkut badannya yang
secara metafora tersangkut di dalam cangkang kepiting. Bungka dalam bahasa Muna
disebut dengan kepiting. Berdasarkan uraian tersebut, dapatlah dikemukakan bahwa
Ghondo Laea dengan sangat jelas berfungsi sebagai sarana berpikir (ide/gagasan
masyarakat) dalam ranah untuk barangkali sesekali merasakan perihal kesedihan, bukan
hanya melulu tentang keriangan. Alhasil seorang individu (manusia) mesti seimbang antara
kesenangan dan kesedihan menurut keilmuan Psikologi. Bahkan Aderlaepe (2006) ketika
meneliti sastra lisan Muna mengenai Kantola bahwa ada ekspresi simbolik (cinta,
kekecewaan, kebencian dan dendam) didalamnya. Kemudian Wa Kaina-Ina Nggure pun

d  http://



36 SANGGAM: Jurnal llmu Sastra ISSN

Vol. 1, No. 1, Juli 2024, hlm. 27-41
I

keseluruhan lirik tidak ramah dengan dunia anak-anak karena di dalam lirik mencoba
mengajarkan untuk mencuri barang (kelapa). Perangai (mencuri) yang tidak baik itu,
ditunjukkan oleh teman (lawan bicara) Wa Kaina-Ina Nggure. Lawan bicaranya terus-
menerus meyakinkan dia: soano kambolakua—»bukan curian. Namun pada akhirnya, Wa
Kaina-lna Nggure menolak barang curian itu: akiido—saya tidak mau. Dengan demikian,
fungsi lagu ini sebagai sarana pendidikan karakter yang bernilai kejujuran. Seperti tujuan
utama pendidikan karakter untuk membangun subjek yang memiliki akhlak mulia,
bermoral dan bertoleransi.

Selanjutnya Tiitibhata, menilik lebih dekat kefungsiannya pada zamannya sarat
sebagai alat legitimasi magis. Tiitibhata ketika didendangkan dipercaya dapat membuat
seseorang bertingkah seperti kera dan mampu memanjat pohon secara tidak sadar. Perihal
ini dapat dilihat pada lirik 10 ada lema: dhibarakati—berkat; keberkatan yang
mengandung unsur magi atau cara menimbulkan kekuatan gaib. KBBI juga dengan rinci
merekam lema berkat bermakna sebagai doa; karunia Tuhan; keberuntungan. Seperti kita
ketahui Nusantara (Indonesia) zamannya penuh animisme dan dinamisme. Penuh segala
sesuatu mempunyai tenaga atau kekuatan yang dapat mempengaruhi keberhasilan atau
kegagalan usaha manusia dalam mempertahankan hidup. Fenomena seperti ini banyak
ditemukan dalam sastra lisan mantra. Adapun Dhu-Dhuungke pada zamannya befungsi
sebagai media hiburan yang dapat diidentifikasi dari beberapa lirik. Misalnya sede dua
maliga—angkat kaki sebelah; sembali paku aini—kondisi perintah lagu untuk melipat
salah satu kaki yang dituju. Frasa-frasa seperti yang dimaksud jika diperhatikan mengarah
pada aktivitas bermain. Dhuu-Dhuungke sebagai media hiburan semakin nyata ketika ada
lirik yang menyatakan lema mbololo—gong. Gong sering kita jumpai sebagai alat musik
pengantar tari tradisional dan sebagainya. Maka kadang nyanyian ini disertai irama bunyi
yang dihasilkan dari benda-benda disekitar ketika didendangkan.

3.2. Taa-Taangke Masa Kini

Taa-taangke di masa kini secara garis besar dan praktis hanya bisa menjadi pengawet
sekaligus pemertahanan bahasa dan budaya Muna. Kondisi ini yang tidak mengenakan
tersebut dapat dilihat dari perkembangan taa-taangke-nya yang bersifat kestagnasian.
Pendendang maupun penikmat nyanyian ninabobo ini sudah sangat jarang bahkan tidak
dilakukan lagi oleh masyarakat Muna sebagai penuturnya. Fenomena ini merupakan bukti
terkikisnya taa-taangke sebagai seni nyanyian pengantar tidur. Bila diambil perbandingan,
orang tua yang memiliki anak secara masif lebih memilih menidurkan anak-anaknya
dengan lagu anak berbahasa Inggris daripada taa-taangke. Bisa disimpulkan setidaknya
ada beberapa alasan mengapa taa-taangke bukan menjadi pilihan utama dan perhatian di
masa kini oleh masyarakat penuturnya.

Pertama, larik-larik nyanyian Ghondo Laea, Wa Kaina-Ina Nggure, Tiitibhata dan
Dhuu-Dhuungke unsur bahasanya berupa kata yang terlah berciri lampau (arkais).
Misalnya saja pada lirik: samadala tambora (Tiitibhata) atau saedha sinapute (Dhuu-
Dhuungke) yang tidak dapat diterjemahkan, bahkan lemanya tidak ada satu pun tampak
dalam kamus-kamus berbahasa Muna. Meniliik kondisi tersebut memperparah taa-taangke
tidak berlaku lagi di masa kini. Kedua, masyarakat Muna berada pada fase masa transisi
kebudayaan yaitu peralihan dari corak budaya tradisional ke modernitas. Hal ini didukung
oleh keseharian masyarakatnya yang telah menanggalkan berpakaian ala tradisional,
kemudian masyarakatnya telah bersentuhan dengan hasil teknologi lalu meninggalkan
yang manual, dan terakhir yang sangat berkenaan dengan fenomena taa-tangke adalah
tidak ada lagi karya yang dihasilkan bersifat anonim.

Saharul Hariyono
Taa-Taangke Suatu Sastra Lisan Masyarakat Muna: Kajian Semiotik Umberto Eco



SANGGAM: Jurnal Ilmu Sastra
Vol. 1, No. 1, Juli 2024, hlm. 27-41

ISSN

Dibalik kemunduran yang terjadi pada taa-taangke tersebut, langkah yang dapat
dilakukan pada masa kini hanya dengan cara revitalisasi agar karya ini tetap hidup dan
dikenal sebagai salah satu budaya Indonesia. Pendokumetasian berupa dialihaksarakan
(penerjemahan) tidak terlalu menjadi jaminan, tetapi dirasa paling maksimal melalui
metode perekaman sehingga diperoleh secara utuh bentuk dan isinya dan kemudian bisa
menandingi lagu-lagu anak kekinian yang bertebaran. Dari penganalisisan taa-tangke
disimpulkan terdapat dua fungsi yang dijabarkan yaitu fungsi secara lampau dan kini, jika
digambarkan dengan model unit budaya semiotika Eco seperti berikut ini.

Content (Old) — 1 Kesedihan
2 Pendidikan karakter
3 Alat legitimasi magis
Taa-Taangke \ 4 Media hiburan

Content (Modern) — Pengawet sekaligus pemertahanan bahasa dan
budaya Muna

SIMPULAN

Semiotika Eco mempelajari makna tanda dan cara interpretasi serta produksinya
dalam aktivitas komunikatif unit budaya. Secara sederhana, unit budaya ini adalah isi dari
sebuah ekspresi (karya) yang dapat dikomunikasikan melalui tanda-tanda. Akhirnya
dengan menggunakan pendekatan semiotika yang diinisiasi oleh Eco tersebut, telah
ditemukan beberapa perihal dalam penganalisisan sastra lisan taa-taangke berikut ini.

Pertama, secara interpretan menunjukkan bahwa taa-taangke sebagai sastra lisan
yang bermuara pada nyanyian pengantar tidur anak-anak berada pada fase distorsi karena
semakin terhimpit oleh perkembangan zaman. Perkembangan zaman tersebut membuat
taa-taangke tergempur budaya asing (berupa pula lagu pengantar tidur anak) yang belum
tentu cocok dengan karakter bangsa anak Indonesia. Kedua, pengkajian lebih dalam
tentang taa-taangke membawa pada pengetahuan baru bahwa sastra lisan tersebut
berkelindan kode-kode budaya dari satu nyanyian ke nyanyian lain taa-taangke. Ada taa-
taangke berjudul Ghondo Laea mempresentasikan kode kabhela (lara) yang memiliki
kesan penghibur hati bagi yang duka atau luka. Wa Kaina-Ina Nggure sarat kode adhati
(moral) yang mengajarkan untuk tidak berperangai seperti pencuri. Terakhir ada Tiitibhata
dan Dhuu-Dhuungke yang diberi kode budaya anonim karena perihal unsur lirik bahasanya
yang sangat arkais. Sehingga kedua karya ini hanya dapat dimaknai secara keseluruhan
yang memperlihatkan bahwa ada unsur magis dalam lagu Tiibhata, kemudian Dhuu-
Dhuungke membawa pada unsur nyanyian yang didendangkan untuk mengisi kekosongan
waktu anak, misalnya pada waktu bermain. Ketiga, fungsi karya sastra pada umumnya
bersifat dulce dan utile, namun taa-taangke untuk melihat fungsinya lebih dari itu. Taa-
taangke jika dilihat dari aspek kemunduran yang telah dipaparkan pada kesimpulan
pertama, fungsinya dipetakan pada masa lampau dan kini. Masa lampau taa-taangke
berhikmat sebagai sarana pengungkapan ide/gagasan masyarakat berupa kesedihan yang
terdapat pada lagu Ghondo Laea, sebagai sarana pendidikan karakter yang bernilai
kejujuran pada Wa Kaina-Ina Nggure, sebagai alat legitimasi magis pada lagu Tiitibhata,
dan ada pula sebagai media hiburan dalam lagu Dhuu-Dhuungke. Untuk di masa kini taa-
taangke hanya dapat difungsikan sebagai pemertahanan bahasa dan budaya Muna karena
didasarkan pada perkembangannya yang bersifat stagnan

d  http://



38 SANGGAM: Jurnal llmu Sastra

Vol. 1, No. 1, Juli 2024, hlm. 27-41

ISSN

[

Berdasarkan pada temuan yang telah disampaikan, penetian ini diharapkan dapat
menjadi pijakan bagi pembaca untuk melakukan penelitian lanjutan terutama berkenaan
dalam ilmu kebahasaan dan kesusastraan. Dengan saran seperti ini dapat melanjutkan
penelitian taa-taangke pada tahap bagaimana pembentukan dan struktur taa-taangke dalam
masyarakat Muna atau persoalan-persoalan lain yang belum terjamah sehingga mampu
melengkapi keterbatasan penelitian ini.

UCAPAN TERIMA KASIH

Penyusunan artikel ini adalah penelitian swadana yang telah dilakukan dari
Desember tahun 2023. Rasa syukur dan terima kasih tercurahkan terhadap berbagai elemen
serta pihak-pihak yang terkait. Ucapan terima kasih kepada para kontributor bahwa
pandangan, gagasan, dan temuannya dijadikan bahan rujukan di dalam penyelesaian artikel
ini. Terima kasih kepada teman sejawat dan informan (pemuka adat) yang telah bersinergi
atas masukan dan saran demi kebaikan dan keilmiahan penyusunan artikel. Ucapan terima
kasih terakhir disampaikan kepada penelaah yang telah memberi masukan dan tanggapan
untuk perbaikan artikel sehingga harapannya dapat menjadi salah satu wadah literasi dan
pengabdian kepada masyarakat.

Daftar Pustaka

Agus, Larisu, Z., & Halika, L. O. H.

(2023). Pesan moral pomasigho,

language. Kandai, 17(2), 166-176.
https://doi.org/10.26499/jk.v17i2.34

poangka-angkatau, poadha-adhati 81
dalam mengurangi konflik sosial di o )
masyarakat Muna.  Newcomb: Asriningsari, A., & Umaya, N. (2010).
Jurnal  1lmu Komunikasi Dan Semiotika teori dan aplikasi pada karya
Media, 1(1), 1-8. sastra (1st ed.). IKIP PGRI Semarang

https://newcomb.uho.ac.id/index.ph
p/journal/article/view/4

Alifuddin, M., Udu, S., & Anhusadar, L.

Ani,

ASO,

(2022). Pendidikan berbasis sastra
lisan (lukisan analitik atas nilai

Press.

Badara, A., & Dinar, S. S. (2020). Sastra lisan
(Mosehe, Moanggo, Kinoho, dan
nyanyian rakyat): 'Harta karun’ orang
Tolaki. Universitas Halu Oleo Press.

pedagogi ~ dalam  folklor ~orang perg R, van den. (2014). Juara satu dan dua:
Wakatobi). Kandai, 18(2), 207- Membandingkan  situasi  kebahasaan
219.

https://doi.org/10.26499/jk.v18i2.25
99

L. O. K. (2014). Nyanyian Mbue-
bue sebagai  bentuk tradisi
menidurkan anak di kabupaten
Muna, Sulawesi Tenggara [Tesis].
Universitas Pendidikan Indonesia.

L., & Konisi, L. Y. (2021). The use
of Indonesian loan words in Muna

Indonesia dan Papua Nugini. Linguistik
Indonesia, 32(2), 103-129.
https://doi.org/10.26499/1i.v32i2.21

Berg, R. van den, & Marafad, L. O. S. (2013).
Kamus Muna-Indonesia (2nd ed.).
Pustaka Puitika.

Cossu, A. (2017). Signs, webs, and memories:
Umberto Eco as a (social) theorist. Thesis
Eleven, 140(1), 74-89.
https://doi.org/10.1177/07255136177004

Saharul Hariyono
Taa-Taangke Suatu Sastra Lisan Masyarakat Muna: Kajian Semiotik Umberto Eco



SANGGAM: Jurnal Ilmu Sastra
Vol. 1, No. 1, Juli 2024, hlm. 27-41

Desogus, P. (2012). The encyclopedia in
Umberto Eco’s Semiotica,
2012(192), 501-521.
https://doi.org/10.1515/sem-2012-0068

semiotics.

Eco, U. (1979). A theory of semiotics (2nd ed.,
Vol. 217). Indiana University Press.

Eco, U. (2016). La struttura assente: La
ricerca semiotica e il metodo strutturale.
La Nave di Teseo Editore spa.

Endraswara, S. (2021). Metodologi penelitian
botani sastra (1st ed.). Gadjah Mada
University Press.

Hanafi, Mokui, L., Dame, L., & Berg, R. van
den. (1991). Pedoman ejaan bahasa
daerah Muna (1st ed.). Departemen
Pendidikan dan Kebudayaan Kabupaten
Muna.

Harris, M. (1999). Theories of culture in
postmodern times (1st ed.). Altamira
Press.

Hutomo, S. S. (2019). Mutiara yang
terlupakan: Pengantar studi sastra lisan.
Universitas Negeri Surabaya.

Lamusu, S. A. (2020). Kearifan lokal dalam
sastra lisan Tuja’i pada upacara adat
pinangan masyarakat Gorontalo. Litera,
19(3), 505-520.
https://doi.org/10.21831/ltr.v19i3.32400

Mulawati. (2014a). Aspek sosiologis nyanyian
pengantar tidur rakyat Muna. Kandai,
10(2), 190-202.
https://doi.org/10.26499/jk.v10i2.322

Mulawati. (2014b). Nilai karakter bangsa
dalam nyanyian rakyat Muna. Sirok
Bastra, 2(2), 201.

https://doi.org/10.37671/sb.v2i2.47

d  http://

ISSN
39

It
SANGGAM
Journal of Literature

Nuruddin, S. (2016). Merawat kerukunan
dengan kearifan lokal di Kabupaten
Muna Sulawesi Tenggara. Al-Qalam,
21(2), 203-212.
https://doi.org/10.31969/alq.v21i2.239

Peirce, C. S. (1955). Philosophical writings of
Peirce (1st ed., Vol. 217). Courier
Corporation.

Sailan, Z. (2014). Pemertahanan bahasa Muna
di Kabupaten Muna Sulawesi Tenggara.
Litera, 13(2).
https://doi.org/10.21831/Itr.v13i1.1915

Santosa, P. (2021). Ancangan semiotika dan
pengkajian susastra. Angkasa Bandung.

Sholih, M. B. (2022). Kritik Taufik Al-Hakim
atas masyarakat modern dalam cerpen
Daulatul Ashafir persepektif Semiotika
Umberto Eco. Kibas Cenderawasih,
19(2), 183-200.
https://doi.org/10.26499/kc.v19i2.322

Sriyono, S., Siswanto, S., & Lestari, U. F. R.
(2015). Kode-kode budaya dalam sastra
lisan Biak Papua. ATAVISME, 18(1), 75—

89.
https://doi.org/10.24257/atavisme.v18i1.3
4.75-89

Taum, Y. Y. (2020). Kajian semiotika:

Godlob Danarto dalam perspektif Teeuw.
Sanata Dharma University Press.

Teeuw, A. H. (1983). Membaca dan menilai
sastra: Kumpulan karangan (1st ed.).
Gramedia.

Teeuw, A. H. (1986). Sastra dan ilmu sastra:
Pengantar teori sastra (1st ed.). Penerbit
Pustaka Jaya.



40 SANGGAM: Jurnal llmu Sastra ISSN

Vol. 1, No. 1, Juli 2024, hlm. 27-41
S

Yatim, N. (1981). Bahasa Wuna (1st ed.). Bahasa.
Pusat Pembinaan dan Pengembangan

Lampiran : Taa-Taangke

D1

Ghondo Laea Lihatlah Orang Itu
1 O...ina! Oh... ibu!
2 0O...ama!
3 O... haeno! Oh... ayah!
4 Ghondo laea watu
5 Notikai bungkano Oh... apa!
6 Bungkano pea . .
7 Pea manduli Lihatlah orang itu
8 Manduli kebho
9 Kebho waua Tersangkut badannya
10 V\_/a_ua it Badannya perih
11 Titi matano
12 Nongkorea-rea Perih ketulian

13 Aesalo manuku
14 Bhahi ngkawaka-waka  Kumbang pun ikut ketulian

15 Bhahi ngkalesi-lesi
16 Burukeo kadondo Kumbang perempuan
Orang itu (perempuan) mematuk
Mematuk matanya
Sampai berdarah
Saya minta ayamku
Apakah ayam betina

Apakah ayam jantan

Walaupun besarnya seperti burung pelatuk

D2

Wa Kaina-Ina Nggure Ibu Berambut Keriting
1 Wa kaina-ina nggure Ibu berambut keriting
2 Waku mekunde ngkulou
3 Akiido aekunde Bangun keramas menggunakan kelapa tua
4 O ghai kambolakua )
5 Soano kambolakua Saya tidak mau keramas
6 Kafembulano awanto .
7 Awanto medano hae? Dengan kelapa curian

Saharul Hariyono
Taa-Taangke Suatu Sastra Lisan Masyarakat Muna: Kajian Semiotik Umberto Eco



SANGGAM: Jurnal Ilmu Sastra
Vol. 1, No. 1, Juli 2024, hlm. 27-41

ISSN

L
SANGGAM
Journal of Literature

8
9

Mangki omowa-rondoe
Katiowa-rondoe

10 Piara matando mie

Bukan curian

Punya nenek kita
Nenek Kkita yang mana?
Jangan tampakkan

Saat dibawa

Karena banyak orang yang melihat kita

D3

Tiitibhata

OO ~NO O WN PR

Tiitibhata-bhata
Saungge-ungge
Saungge samadala
Samadala tambora
Tambora tungga ini
Tungga lahae ini
Paini marapati
Marapati elungga
Elungga-kaelungga

10 Dhibarakati mondo

11 Manggorae dhimanggo...

D4

Dhuu-Dhuungke

O©oOoONO UL~ WN B

Dhuu-dhuungke oopa
Oopa ngkumalea
Ngkumalea saedha
Saedha sinapute
Sinapute nduale
Ndulae pidha

Pidha ngkalima-lima
Sede dua maliga
Tawa nasiku loolai

10 Lakuru kudha mbololo
11 Sembali paku aini

d

http://

41



